

د . عبد الله محمد الغذامي

نة افة

ال سئلة

مقالات فى النقد والنظرية

ن

دراسة نقديـــة

# ثقـــا فه الأسئــلة

مقالات فى النقد والنظرية

د . عبد الله محمد الغذامي



رقم الإيداع: ١٩٩٣/١٨١٢ I.S.B.N. 977—5344—59—X

الطبعة الثانية ١٩٩٣ جميع الحقوق محفوظة © دار سعاد الصباح ص.ب: ۲۷۲۸۰ الصفاة ١٣١٣٣ - الكويت القاهرة - ص.ب: ٦٣ المقطم

TERIVYY

PYVYP37

0.71.7.

الاشراف الفني : حلمي التوني





اللهضتكاء er sa / مر تخفو خرالقلب فلاتحسى لأرب الغريب الزي نأى ولكرت من تنأيب الوني الخزيب ولِفي مجمر(الفِت)ح لِيُومَرين حيث جسري الرجال ورجال المعسرق جيز (اللي · قيس بن الملوح :



# تنويروفاتجث

محمود درويش

ر لقد تقبل الأنثر وبولوجيون أنواعا من الثقافات حيث يأكل البشر الكلاب والقرود والضفادع والثعابين ، ولذا يفترض ألا يُستغرب وجود بلاد يسهم الأكاديميون فيها بالكتابة الصحفية » . أمبرتو إيكو

يقول إيكو هذا الكلام في مقدمة كتابه ( رحلات في الحقيقة العليا ـ المعاليات المعامة كتبها خصيصا للطبعة ( Travels in Hyper Reality

الأمريكية من هذا الكتاب. وفيها تحدث عن سؤال طرحه عليه صحفي أمريكي يستغرب على إيكو كيف استطاع أن يوفق بين صفته الأكاديمية بوصفه باحثا سيميولوجيا ومؤلفا وأستاذا ومع ذلك يمارس الكتابة للصحف. والسؤال الأمريكي ينم عن طبقية ثقافية لها وجود في أمريكا حيث التخصصات ذات الحدود القاطعة.

ويرد أمبرتو إيكو على ذلك قائلا إن الأكاديميين الأوروبين ـ والطليان خاصة ـ لايرون الكتابة الصحفية عملا طبيعيا فحسب ، بل إنهم يعتبرونه واجبا ، من حيث كونه مشاركة اجتماعية وثقافية يشعر المفكر بمسئولية خاصة نحوها ونحو ضرورة أدائه لها . ولذا فإنها عند الأوروبيين عادة من عادات الفعل الثقافي العام ، وليس في الأمر أية غرابة . ويزيد إيكو على تعدد نشاطاته بأن يكتب الرواية . ولقد سخر من إنتاجه الروائي في هذه المقدمة ، ولكن رواباته ـ اليوم ـ تضرب الأسواق وشاشات السينها ومسلسلات الإذاعات في أوروبا وأمريكا . ولا غرابة .

ولا ريب أن عنت التخصص في أمريكا قد أصبح أمرا ملحوظا ، وأشار إليه بيرنشتاين في كتاب صدر عام ١٩٩٠ بعنوان (سياسة الشكل الشعري) نعى فيه على الثقافة الأمريكية المعاصرة تراجع ماأسهاه بالخطاب المام ، وهذا غياب له خطره الفادح على المثقف وعلى

الجمهور ، ويرى بيرنشتاين أن الفن الشعري مؤهل للتصدي لهذا الدور الاجتماعي الثقافي ، والشعر مساحة خضراء قادرة على إعادة تأسيس المدى الجهاهيري وإعادة بناء الخطاب .

إن كان هذا الغياب واقعا ومؤثرا في أمريكا فإننا هنا نعاني من غياب ثقافي أكبر وأفدح ، وإن رأى إيكو أن الأكاديمي الأوروبي لا يجد غضاضة في الانفتاح الاجتماعي ، بل يرى ذلك واجبا ومسئولية اجتماعية ، فإن الحاجة عندنا أبلغ ، ولسوف يكون من واجب المثقف أن يكسر حواجز التخصص ، ويمد جسوره إلى جمهور الناس ليقدم المعرفة إليهم بخطاب عام يمكن إدراكه دون أن يتنازل الخطاب عن شروطه المعرفية والاصطلاحية .

وهذا هو هدف هذه المقالات التي ظهرت متتابعة في جريدة الرياض (ملحق الخميس)، ثم رأيت جمعها وإخراجها في كتاب، مع الإبقاء على صيغتها الصحفية من حيث التخفف من الهوامش، والأخذ بأطراف القضايا مباشرة من دون إحالات لا يحتملها النشر الصحافي، سوى استثناءات يسيرة اقتضاها المقام.

ولقد جاءت هذه المقالات استجابة لأسئلة تتوارد علي منذ صار مشروعي الثقافي مرتبطا بمنهجية نقدية واضحة المعالم ، وتقوم هذه المنهجية على ( النقد الألسني ) أو ( النصوصية ) معتمدا بذلك على مايعرف بنقد

مابعد البنيوية ، وهو ـ عندي ـ نقد يأخذ من البنيوية ومن السيميولوجية ومن التشريحية منظومة من المفهومات النظرية والإجرائية تدخل كلها تحت مظلة الوعي اللغوي بشروط النص وتجلياته التكوينية والدلالية .

وبذا فإن هذه المقالات هي بمثابة شروح وهوامش واستتباعات على مجمل منهجيتي النقدية المتمثلة بكتابي ( الخطيئة والتكفير ) . وماجاء من بعده ، خاصة ( تشريح النص ) و ( الكتابة ضد الكتابة ) .

ومنذ صدور ( الخطيئة والتكفير ) عام ١٤٠٥ ( ١٩٨٥ ) وأنا في حال مواجهة مستمرة مع الأسئلة ، وجاءت كتاباتي الصحفية ومشاركاتي المنبرية استجابة وتفاعلا مع هذا المد الاستطلاعي والاستفهامي ، ونتج عن ذلك كتابي ( الموقف من الحداثة ومسائل أخرى ) الذي يتضمن بعض تلك المشاركات ، ولقد صدر عام ١٤٠٧ ( ١٩٨٧ ) وجاءت بعده سلسلة من المقالات والمشاركات منها مجموعة مقالات في جريدة عكاظ بعنوان ( أسئلة الكلمة ) بلغت بضع عشرة مقالة ، ومجموعة من المقالات على صورة حوار مع الأستاذ أحمد الشيباني في ملحق الأربعاء بجريدة ( المدينة ) بعنوان : نحو نقد نصوصي ( ألسني ) . ولم يتيسر جمع هذه المشاركات في كتاب بعد . ولقد ضاع بعضها رغم قرب العهد بها . وهناك غيرها مقالات ومشاركات في جريدة ( اليوم ) ومجلة ( الشرق ) و ( البيامة ) وجريدة ( الرياض ) ، لا تنتظم في عنوان واحد وإن كانت كلها تدور حول المنهج ذاته ، وتتحاور مع أسئلة متهائلة .

أما هذه المقالات التي تشكل هذا الكتاب فإنها سلسلة تتابعت بانتظام

على مدى عام ، ونشرت جميعها في الملحق الثقافي لجريدة الرياض أيام الجميس ، وكان باعثها ملاحظة عابرة وردت على لسان أحد الزملاء . ولقد وجدت نفسي وقتها في مواجهة مع إلحاح عدد من الأصدقاء الذين رغبوا إليَّ بأن أكتب مايوضع ويبين مقاصد المنهج ومراميه كمحاولة لتوظيف الملاحظة توظيفا إيجابيا نافعا ، ولقد فعلت ، ولعلي حققت لمؤلاء الأصدقاء بعض مراميهم .

\*\*

هذا جانب من الحكاية ، ولكن الأمر لا يقف عند حدود السؤال وجواب السؤال ، بل إنه يمس بعض المسائل الجوهرية والأولية ، ومن ذلك علاقتنا بالمعرفة من حيث أساسها ومصدرها ، وهو مصدر تغلب عليه في عصرنا هذا صفة ( الغيرية ) ، فهي معرفة تصدر عن ثقافات أخرى ذات سياقات غتلفة . ولقد جرب المفكر ون العرب وجوها من التعامل مع هذه المصادر . مثلها أن لسلفنا الصالح وجوها عائلة حينها تعاملوا مع اليونان وفلسفاتهم . ولا ريب أن الأسئلة عن مشر وعية الاستفادة كانت حاضرة في أذهانهم حضورا ذاتيا أو بسبب مواجهة استنكارية من معارضيهم . وبما أن هذا المشكل مازال يتكر ر عند عامة الناس ولدى بعض منتسبي الثقافة بحيث يربطون بين الفكرة ومصدرها ربطا متعسفا لا فسحة فيه ، فإني هنا أعرض ماجاء على قلم شيخنا حجة الإسلام أبي حامد الغزالي ، حيث ناقش مشكل الذين يرفضون المعرفة لمجرد أنها صادرة من مصدر يختلفون معه . وسمى ذلك ( آفة الراد ) ،

« أما الآفة التي في حق الرادِّ فعظيمة : إذ ظنت طائفة

من الضعفاء أن ذلك الكلام إذا كان مدونا في كتبهم ( = الفلاسفة ) وممزوجا بباطلهم ينبغي أن يهجر ولا يذكر . بل ينكر على « كل » من يذكره إذ لم يسمعوه أولا إلا منهم ، فسبق إلى عقولهم الضعيفة أنه باطل ، لأن قائله مبطل ( . . . . . ) . وهذه عادة ضعفاء العقول يعرفون الحق بالرجال ، لا الرجال بالحق .

والعاقل يقتدي بسيد العقلاء على رضي الله عنه ، حيث قال : لا تعرف الحق بالرجال « بل » اعرف الحق تعرف اهله .

والعارف العاقل يعرف الحق ، ثم ينظر في نفس القول: فإن كان حقا قبله . سواء كان قائله مبطلا أو محقا . بل ربما يحرص على انتزاع الحق من أقاويل أهل الضلال ، عالما يأن معدن الذهب الرغام . ولا بأس على الصراف إن أدخل يده في كيس القلاب وانتزع الإبريز الخالص من الزيف والبهرج ، مها كان واثقا ببصيرته وإنما يُرزجر عن معاملة القلاب القروي دون الصير في البصير ، ويُمنع من ساحل البحر الأخرق ، دون السباح الحاذق . ويُصد عن مس الحية الصبي دون المعزم البارع . ( . . . . . . )

وأقل درجات العالم: أن يتميز عن العامي الغمر ». ثم يختم أبو حامد كلمته عن هذه الآفة المعرفية قائلا عنها: « وهذا وهم باطل ، وهو غالب على أكثر الخلق ، فإذا نسبت الكلام وأسندته إلى قائل حسن فيه اعتقادهم قبلوه ، وإن كان باطلا . وإن أسندته إلى من ساء فيه اعتقادهم ردوّه ، وإن كان حقا . فأبدًا يعرفون الحق بالرجال ولا يعرفون الرجال بالحق . وهو غاية الضلال ! . هذه آفة الرد » . \_ المنقذ من الضلال ص

وإن كان أبو حامد قد فَنَد القول عن هذه الفئة التي ترفض المعرفة الإنسانية ، وأغنانا بذلك عن إعهال الفكر في مجابهتها بالحقيقة وفي كشف صنعتها السالبة ، فإننا نُلمَح هنا إلى أن المهارسين للرفض الثقافي هم غالبا قوم لم يمارسوا الفعل المعرفي ممارسة عملية ، ولم يتماملوا مع المناهج الإجرائية ولا مع النظريات المعرفية . وهم لهذا يصدرون عن وهم وعن ظن يهجسون به دون أن يختبروه .

ولعلهم وجدوا ذلك أيسر السبل لإعفاء أنفسهم من عنت البحث والريادة ، فقالوا بالرفض عجزا عن بلوغ المرام من جهة ، وإنقاذا لماء الوجه من جهة ثانية كي يغطوا على قصورهم . على أنهم لو جربوا هذه المعارف والمناهج مثلها جربناها ، ولو خبروها مثلها خبرناها ، لما قالوا فيها ماقالوا ، ولا وصفوها بصفات لا تصدق عليها ولا تصح فيها ، وأقل درجات العالم أن يتميز عن العامي الغمر - كها يقول أبو حامد - ولكن الرافضين عجزوا عن هذا التميز ، ومن هنا فقد اكتفوا بالبحث عن عيوب الفاعلين ، ويكفيهم منا قول المتنبي :

#### كم تطلبون لنا عيبا فيعجزكم ويكره الله ماتأتون والكرم

هذا - إذًا - ماوراء الملاحظات التعسفية ضد المنهجية النقدية وإنجازاتها النظرية والتطبيقية ، ولقد جاءت هذه المقالات لإيضاح جوانب من مسائل هذا النقد ، بعثت ذلك وتسببت فيه ملاحظة عابرة ، ولكنها ملاحظة أفادت من حيث تدري أو لا تدري . والمهم هو الاستكشاف والاستبصار قدر الممكن والمستطاع .

وأود - قبل الختام - تسجيل تقديري الخاص لمجموعة من النقاد أصحاب التوجه المعرفي المشترك وهم الاخوة عابد خزندار ، وسعيد السريحي ، والدكتور علي القرشي ، والدكتور عليان الصيني ، الذين كان لهم حضور فعال في كل مقالة كتبتها ، وكان لحضورهم هذا أثر دافع ووجه مستقبل . كما أشكر الدكتور سعد البازعي الذي طرح ملاحظته على عجل ، وتسبب على بكتابة هذه المقالات .

وأكرر شكرى للصديق الدكتور عثمان الصينى على توليه تصحيح ـ تجارب ـ الكتاب ، وقد لاتفى كلمات الشكر حق الدكتور عثمان ، ولكن سماحة نفسه تكمل نقص كلمانى ، ولاريب .

وأشكر النادي الأدبي الثقـافي بجدة وعــلى رأسه أستــاذي الجليل عبدالفتاح أبو مدين على تكرّمه بنشر الكتاب وتعميمه

والله الهادي والموفق إلى سواء السبيل .

عيداشمحمد الغذامي الرياض۱۹۹۱/۸/۱۷ هـ ۱۹۹۱/۸/۱۷م

## من عُقافن الطريمة إلى ثقافن الطيامي (١)

يقول جدى بن ربيعة العامري:

فإن تسالينا فيم نحن فإننا عصافير من هذا الأنام المسحّر نحل بالأدا كلها حُلّ قبلنا ونرجو الفالح بعد عاد وحِمْيرَ

وأقول أنا: أرشدك الله أيها العامري الجليل ، فإن كنت قد حللت بلادا حلها قبلك طوائف من عاد ومن خير فهاذا ترانا نحن نفعل من بعدكم ، والحافر منايقع على أهرامات من الحوافر . . إنه الطريق نسير عليه مثلها ساروا ، ونرجو الفلاح مثلها كانوا يرجون ، وهاهما بيتان جاهليان يتكلهان بلغة القرن العشرين ، وينفثان لوعة إنسان هذا العصر ، فكانهها قد كُتبا اليوم ، ولقد يصدق القائلون إذ قالوا : (ماترك الأول للآخر شيئا) ، تماما مثلها يصدق قول من قال : (ماترك الآخر للأول شيئا) ذاك لأن الأوائل قد بنوا بعقولهم حضارة زمنهم وتركوها لنا أثرا نتوارثه عنهم ، ولم نقنع نحن بمجرد استلام صكوك الميراث ، بل

رحنا نغوص في آثارهم بحثا وتمحيصا ودرسا ، ولم نترك لهم من أثر إلا وداخلناه ، فهم لم يدعوا بابا من أبواب المعرفة إلا وطرقوه ، ونحن لم نترك هذه الأبواب على غبارها ، ولكننا ترددنا فيها دخولا وخروجا ، ومن هنا فإن الأول والآخر يشتركان معا في ( الشيء ) ولا يرضى أحد منها أن يترك هذه الشراكة او يتنازل عنها لأخيه .

وهكذا هي ( العلوم الإنسانية ) ماقام فيها من ( نظرية ) اليوم إلا وقد كانت بمثابة البلاد التي حلت بها عاد وحمير من قبل ، فالأرض والنظرية عالمان تردد عليهما الإنسان وسعى فيهما عمرانا (أو تهديما). ولن تجدمن فارق بين الأول والآخر في هذه المسألة إلا ماتقدِّمهُ الخبرة والإفادة من جهود السابقين حيث تسهم الجهود المتوالية في إنضاج الفكرة وإيصالها إلى حدود الإتقان والدقة ، وتنتهي ( النظرية ) حينئذ على يد آخر رجل في السلسلة ، تنتهي وكأنها ثمرة الزيتون التي تعاقبت عليها جهود الأجيال غرسا ورعاية ، وتمضي الأجيال ليأتي من يخلفها على الغرسة الناضجة ويقطف الثمرة حينئذ . والفارق هنا بين شجرة الزيتون والنظرية هو ان جهود السالفين على ( النظرية ) لا تكون على نفس الدرجة من الوضوح كما هي جهودهم في إنتاج الشجرة ، ذاك لأن ( النظرية ) تتأسس عادة على ( التجميع ) و ( التركيب ) من أشتات متفرقة ومتباينة وقد يكون التباين بين مصادر أجزائها شديدا إلى درجة التناقض فيها بينها ، ولا يقوى على إدراك العلاقة بين النظرية / الثمرة وجهود السالفين إلا عقل يتمتع بموهبة التركيب بحيث يستطيع رؤية ( الوحدة ) في وسط مايبدو للعين المجردة أشتاتا متباينة . وكل نظرية حديثة ، في العلوم الإنسانية خاصة ، لابد أن قدح بها عقل أو عقول سابقة ولامس جانبا منها أو عددا من الجوانب ، ولكنها ظلت إشارات معلقة فيأتي من يأتي بعد ذلك ويلملم أطراف القول منها والنظر بحالاتها ويصوغها قولا واحدا . فإذا كان هذا القول جامعا مانعا فقد صار ( نظرية ) ومصطلحا بعد أن كان من قبل بجرد هاجس أو ظنَّ أو بجرد فكرة عابرة وإشارة عائمة .

ولو تأملنا في الفلسفة الحديثة بكل مدارسها لوجدنا أفلاطون وأرسطو والسفسطائيين مخبوئين في ثنايا كل فكرة فلسفية معاصرة . ولا يستطيع التطور أو التحديث إلغاء الجيئات الوراثية من دماء الفكر المعاصر . وكذا الحال في علم النفس ، ولن يبعد عنا مفهوم ( التطهير ) الأرسطي وعلاقة هذا المفهوم بنظرية ( العلاج بالشعر ) وهي الفكرة التي يطرحها اليوم بعض المحللين النفسانيين في الغرب .

وهل يستطيع أحد منا أن ينسى دعوى طه حسين حول اختلاق الشعر الجاهلي وصلة هذه الدعوى بما قاله ابن سلام الجمحي عن رواة الشعر وكذبهم في الرواية ، ولقد أوشكت هذه الدعوى أن تصبح نظرية حديثة عربيا واستشراقيا (كها عند مارجليوث) ولو صارت لكانت صياغة حديثة لإشارة قديمة ، وهذه هي سلسلة نَسب النظرية . ولكن براهين النقض فيها كانت أقوى وأكبر من افتراضات الإثبات ، فانتهت الدعوى إلى مجرد شك عابر ترجمه صاحبه إلى مشروع بناء أحل اليقين على الشك والجهال محل الفتنة .

كها أن مستقبل الدراسات الانسانية يخبيء لنا نظرية نصوصية سيظفر بها كاتب ما ، ويصوغها بلسان عربي مبين ، وستكون زيتونة مباركة لا شرقية ولا غربية ، تستلهم بركتها من الشجرة القرآنية ونورها الخالد ، وسوف يكون الجرجاني ( عبدالقاهر ) هو صوتيم النظرية ولبابها .

على أن الإمام عبدالقاهر موجود في قلب كل فكرة نصوصية ، ووجوده هذا واضح وضوح الشمس . ولست أرى أي معضلة قط في إدراك العلاقة مابين الجرجان والمفهومات النصوصية الحديثة سواء في مسألة المعنى أم في مفهوم الإشارات ونظرية الاختلاف ودلالات الحضور والغياب ، ولقد أوضحت ذلك في دراسة منشورة بعنوان ( من المشاكلة إلى الاختلاف \_ مشكلة المعنى في النص الأدبي ) وهي دراسة منصبة على ( بلاغيات الجرجان ) وبين يدى الآن دراسة أخرى تكمل تلك وتتضافر معها لتكوين رؤية شاملة لنصوصية الجرجاني . وإني لأجد نفسي في بلاد حلها وسكن فيها عبدالقاهر في كل مرة أقرأ فيها كتابات النصوصيين الغربيين ، ولا يقتلني شيء مثل عجبي من رجال يعجزون عن ملامسة هذه العلاقة أو معاينتها وهم ـ في ظني ـ أناس لا يخرجون عن نوعين : نوع لا يعرف فكر الجرجاني ، ولذا لا يقوى على القياس عليه ، ونوع آخر لا يتمتع بالنظرة الشمولية التي ترتفع إلى إدراك الحقائق الكلية ويكون لديها موهبة النظر التركيبي . وهذا يذكرني بنظرية كولردج حول الخيال والوهم والفارق بينهها ، حيث يكون الخيال تركيبيا يبني العناصر بناء عضويا وحيويا بينها الوهم يقوم على مجرد تجميع العناصر ولملمتها ويقصر دون إدراك العلاقات الدقيقة فيها بينها ، ولا ريب ـ إذًا ـ أن اكتشاف الصلة الجرجانية مع النصوصيين أمر يحتاج إلى خيال تركيبي مثل ذلك الموصوف عند كولر دج . ولن أدع الفرصة تفوتني في أن أنبه هنا إلى أن شيخ الإسلام ابن قيم الجوزية قد سبق كولردج في الإشارة إلى درجات التصور الذهني ، وزاد عليه في تنويع الحالات وتدرجها من الجزء إلى الكل إلى الشمول. وهذه مراحل ثلاث لابد من الترقي فيها من أجل

الوصول إلى استكشاف ( الوحدة ) في ( الشتات ) وهذا هو عقل البناء . أما عقل الهذه فإنه لن يزى في الوحدة إلا شتاتا ، وسيعجز عن تصور العلاقات المدقيقة فيها بين الأشياء المتباينة ، أى أنه لن يرى ( الائتلاف في الاختلاف ) كما يقول شيخنا عبدالقاهر الجرجاني .

ومادامت القضية على هذه الحال من التشابك بحيث يكون الجرجاني ورولان بارت يتكلمان في مفهوم واحد ـ على الرغم من كل مابينهما من اختلاف ـ فإننا لن نعجز أبدا عن فهم مقولة إليوت التي جاءتني عن طريق الدكتور محمد مندور وهي قول إليوت : ( إنه لم يؤثر في الأداب القديمة شيء قدر ماأثرت الآداب الحديثة ) والعكس صحيح طبعا وتسليما .

فالأول والآخر لم يترك أحدهما لأحدهما شيئا . ونحن أمام شجرة عظيمة يتواءم حشبها مع ترابها مع أعوادها مع أوراقها لإنجاز ثمرة واحدة هي إفراز لهذه الشجرة ، ثم تعود هذه الثمرة لتفرز من نواها شجرة تسير مسار الأم ـ وكلنا بعد ذلك (عصافير من هذه الأنام المسجّر) كما يقول العامري ، وكل اختلاف يفضي ويؤول إلى ائتلاف . وهذه حقيقة الوجود كما صنعه خالقه جل شأنه ( وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم ) . وكل ذلك من الله ( إنا لله ) ، وكله إلى الله ( وإنا إليه راجعون ) . إنها حكمة بالغة تجعلنا كلنا ( نحل بلادا كلها حُل قبلنا ) . ونجد رولان بارت يقول بعد جهد جهيد ماسبق أن قباله أبو حامد الغرائي حول مسألة ( اعتباطية اللغة ) . ولقد أشرت إلى ذلك في الخطبئة والتكفير ص 20 ومابعدها .

هذا مدخل أدخلني إليه قسرا الدكتور سعد البارعي في لقاء مفاجيء يوم الخميس الماضي ( ١٧/٣/١٧ هـ ) على صفحات ثقافة اليوم في جريدة الرياض ، وأنا أقول قسرا لأنني كنت قد عقدت العزم ـ بعد الاتكال على الله ـ في أن أدخل نفسي في عالم الذهب ( عالم السكوت والصمت وراحة الاستشعار عن بعد ) من أجل إعادة قراءة الذات والمحيط . ولم أكن أعلم أسباب التصاق كلمة قالها تشومسكي هي : ( أن للعقل قدرات غنية جدا ، لكن بعض أنواع البيئات الحافزة ضرورية كي تقوم هذه القدرات بوظائفها ) وهي جملة وردت في عمل ترجمه الدكتور حمزة المزيني . ولقد التصقت هذه الجملة بين محاجر عيني وفي تلافيف هواجسي مع مطلع صباح ذلك الخميس ، وأعجزني إدراك غايتها مني حتى اتصلت (كما يقول إخواننا في تونس) بتلك المقابلة ، وعندها أدركت أنني أمام موعد مقدر في مواجهة حافز أزعج كل رغباتي بالذهب وصرفني من حكمة الصمت إلى وعثاء الكلام . هذا مافعله البازعي وحسابة على الله ، وهاأنذا أكتب مافي دمي ولا أُشطب ، ولقد جرّ القلمُ القلمَ إلى سلسلة من المقالات هذه أولاها ولا يعلم إلا الله عن آخرها ، وسأتكلم عن قضايا عدة لمسها الدكتور ففجرها في نفسي ومنها المصطلح ومنها علاقات الثقافات فيها بينها ، ومنها حكمنا على التاريخ أو حكم التاريخ علينا ، والله المستعان .

الرياض ۱٤٠٩/٣/۲٤هـ

# م يُقافز (الطريمة لِأِي ثقافن (الطِّلَمَيْ

#### . 1

#### صناعة النظرية

مازلت أشعر أن مابدأته من كلام في المقالة السالفة لم يعبر عن كل ماأريد قوله عن حالات ( صناعة النظرية ) ولذا فإنني سأواصل الحديث اليوم في الموضوع نفسه . وكل ذلك من أجل تأسيس مدخل أستند عليه فيها سأطرحه من أفكار في المقالات المتتالية بعد ذلك .

وسوف أقف اليوم على شهادات بعض المفكرين الذين جربوا ومارسوا العمل في النظريات وحولها ، وهؤلاء هم الشهود الحقيقيون الذين يمكننا أن نأخذ بكلامهم ، وأبدأ بريتشارد روري الذي ينقل عنه جوناثان كولر قوله عن النظرية إنها ( مزيج من علوم مختلفة يتم عصرها في جنس واحد ) والعلوم التي يشير إليها روري هي الأدب وتاريخ الفكر والفلسفة ( ويخص الأخلاقية بالتحديد ) وعلوم الأصول والفكر الاجتماعي ، وهذه عنده هي المصادر الأولية لصناعة النظرية التي صارت تتسم بالشمول - كما يقول كولر - ومن ثم فإن مايصدر عن النظرية من أعمال يرتبط مع فعاليات مختلفة ومع كتابات متنوعة مثل كتابات ليفي شتراوس وترابطها مع الأنثر وبولوجيا ، وارتباط كتابات لاكان بالتحليل النفسي .

ولذا فقد أصبحت النظرية (جنسا) كتابيا متميزا بسبب الطريقة التي يحدث بها توظيف أعهالها ، من حيث إنها دأبت على استثهار المعطيات المعلمية خارج حدود نشأة تلك المعطيات ، وبالتالي فإن مفهومات من علم النفس ومن علوم الاجتهاع ومن علوم الأصول تتحول عن حقولها الأولى ويتم توظيفها توظيفا جديدا (وختلفا) في الدرس الأدبي ، وتصبح حيتئذ نظرية مركبة متهاسكة ـ وإن كانت مصادرها متباينة ـ ومن هذا الفصل المتعمد والواعي جاء استقلال النظرية وصار علم الأدب هو المستفيد من تلك العلوم دون أن يذوب فيها ، ويقدم كولر ثلاثة أسباب تبرر كون هذا (المزج) يحدث في علم الأدب دون سواه ، ويهمني هنا نقل اثنين منها وأحيل القاريء الراغب في التوسع إلى (الخطيئة والتكفير) ص ٥٨ ومابعدها .

وأول الأسباب هو أن النظريات العلمية المختلفة تجد ـ دائها ـ مجالا فعالا لها في الأدب ، لأن موضوع الأدب هو التجربة الانسانية من حيث إنه يفصح عنها وينظمها ويفسرها ، ولأن الأدب يدخل في تحليل العلاقة بين الإنسان والإنسان ، ويبرز أخفى بواطن النفس البشرية ، كها أنه يبرز انعكاسات الأحوال المادية على المعاناة الإنسانية ، فلا ريب أن أية نظرية تمس هذه القضايا سيكون لها مجال رحب لدى النقاد والمنظرين ، وشمولية الأدب تسمح لأي نظرية لتدخل كواحدة من نظريات الأدب

هذا سبب ، والآخر هو أن لنقاد الأدب مقدرة خاصة على قبول التطورات الجديدة التي تطرأ على العلوم الأخرى ، وليس لديهم التزام يقيدهم كالتزام المختصين في تلك الحقول الذين يسترددون في قبول مايعارض المألوف عندهم ، وعلى الرغم من وجود التزام خاص بالنقاد

ينعهم من قبول بعض النظريات الغريبة إلا أنهم دائها على استعداد لتقبل أى تحدًّ يهز المتعداد في علوم النفس والاجتماع والفلسفة والانثروبولوجيا. وهذا هو ما يجعل النظرية أو نظرية الأدب مضهارا حيًّا لمناقشة حية.

هذا مايقوله روري وكولر عن (النظرية) وعن النقد الأدبي أيس سوى المتأمل يقتضي منا قبول ذلك ، فأنت ترى النقد الأدبي ليس سوى خلاصات نظرية لعلوم شتى مشل النحو وعلم اللغة والعروض والصوتيات والبلاغة وكذلك علوم النفس والاجتهاع والتاريخ ، وكذا هي الحال مع كل علم أصولي ، ذاك لأن العلوم التي تستند على (الكليات الشمولية) لا يتحقق لها الكل الشمولي إلا من خلال توظيف المفهومات التي تتسم بهذه السيات ، ويتم التقاطها وتجميعها من مصادر ذات تنوع واسع ، ولننظر في (أصول الفقه) كمثال على مانقول ، وسنجد أنه يعتمد على قواعد كلية تم تأليفها من علوم مختلفة هي النحو والبلاغة والمنطق ، وهذه العلوم الثلاثة هي مايشكل أصول الفقه ومن دون هذه المعارف لن يكون هناك أصول للفقه . ومع هذا التشابك قإن أصول الفقه ظل علما مستقلا وجنسا متميزا عن تلك العلوم التي شكلت الفقه ظل علما مستقلا وجنسا متميزا عن تلك العلوم التي شكلت والموسيقي وعلم الأصوات .

ولقد نجد محركا أساسيا بحرك العلوم النظرية ويدفعها إلى شمولية علمية متفتحة ، وذلك مثل مبحث ( الإعجاز ) في الثقافة العربية حيث تحول الوقوف على الإعجاز القرآني إلى بحث نظري شامل تولدت عنه البلاغة العربية مستعينة بالمنطق الأرسطي في بعض مراحل نموها . وقد

بحسن بنا أن نقف مع الدكتور حمادي صمود (التفكير البلاغي عند العرب ٩٠ وما بعدها) لنعرف بداية انبثاق النظرية البلاغية حيث تقرأ سبب تأليف أبي عبيدة لكتابه (مجاز القرآن): (فقد سأل بعض الكتاب أبا عبيدة في مجلس الفضل بن الربيع عن قوله تعالى «طلعها كأنه رؤوس الشياطين » فرد عليه أبو عبيدة بأن الله كلمهم على قدر كلامهم وذكر بيت امرىء القيس:

#### أيقتلني والمشرفي مضاجعي ومسنونة زرق كأنياب أغوال

ومن ثم عزم على أن يضع كتابا في القرآن لمثل هذا وأشباهه ومايحتاج إليه من علمه ) .

وحينها يقول لمثل هذا وأشباهه ومايحتاج إليه من علمه فإن هذا يعني في نقافتنا حركة تخول مبحث الإعجاز إلى مبحث في المجاز ، وتحول المجاز الى أنواع من المجازات ذكرها أبو عبيدة ، وتحولت تلك المجازات إلى فرع من فروع البلاغة بعد ذلك هو علم المعاني ـ كها أشار صمود في دراسته المذكورة ، وهي دراسة رائدة ومتميزة عن البلاغة العربية .

ويصف صمود كتاب أبي عبيدة بأن موضوعه قر آني ومنهجه لغوي ، وعنوانه والداعي إلى تأليفه بلاغيان (ص ٩٠) ولذا فإنه يستعصي على التصنيف . وينطلق طريق المعرفة من أبي عبيدة ليتواءم مع الجاحظ الذي على يديه تبدأ شجرة البلاغة العربية معتمدا على مفهوم الإعجاز أولا وآخذا بفكرة المجاز . على أن مبتدأ تفكير الجاحظ في القضية ( يتأسس

على نظرة دينية رمزية - كها يقول صمود - تتنزل بموجبها المخلوقات منزلة الدوال لمدلول أسمى سرمدى يهتدي إليه بالتعقل وتأويل الرمز وهو حكمة العالم والكون - ص ١٥٨). وهذا الهدف الديني السامي لإ يلغي المناحي الأدبية والفنية ، بل إنه يعمقها ويزيدها غيزا وبروزا. وقد نجد مع هذه الغايات غاية أخرى لن تخفي على الناظر في كتاب البيان والتبيين ، وهي أنه (كتاب يتحرك من منطلق عرقي ومذهبي . فالتصدي لمطاعن الشعوبية على العرب بإبراز عارضتهم في البيان والخطابة أمر واضح لهج المجاحظ في نخوة واعتزاز - صمود ص ١٥٤) .

إذًا .. هذه هي البلاغة مزيج من الإعجاز والمجاز والمذهبية ، ولكن هذا المزيج لا يمسح سهات هذا العلم ولا يلغي حدوده ، بل إن سؤال الإعجاز يظل هو المحرك الأقوى في كل تاريخ البلاغة . وهاهو الباقلاني يجعل بلاغته ذات غاية قر آنية (إعجاز القر آن) والجرجاني يأخذ الإعجاز أساسا وغاية لكل جماليات الإنشاء وأدبياته ، ويجعل البلاغة كلها دلائل للإعجاز . ومن هنا يظل المزيج قائها ويظل الاستقلال مع ذلك قائها وتاما ، ولن تجد أحدا يخلط بين البلاغة وتفسير القر آن لمجرد وجود (الإعجاز) مبحثا مشتركا بينها . كها أنك لن تجد عاقلا يسيء فهم البلاغة ، فيصنفها مع علوم الدين ويخرجها عن (علوم النص) ، وسيكون لقاريء البلاغة مجاله المعرفي الخاص الذي يمنحه استقلالا كاملا عن كل مايت إليه الجاحظ من مذهب فكري أو حس عرقي ، تماما مثلها أن (أصول الفقه ) علم كامل الاستقلال عن النحو والبلاغة والمنطق ، بالرغم من أنه مزيج من هذه الثلاثة ، ولو وضعنا المسألة وضعا رياضيا لقرب إلينا فهم الاشتراك والافتراق ، ولنقل إن الرقم (أربعة) هو ناتج

الجمع بين (واحد) و (ثلاثة) أي أنه مزيج من واحد وثلاثة ولكنه ليس واحدا منها ، ذاك لأن أربعة ليست هي (واحد) وليست هي (ثلاثة) وإن كانت تتضمنها داخلها ، ولو ألفيناهما أو أحدهما لما كان الرقم أربعة . فالرقم هنا مزيج لها ولكنه ليس واحدا منها . وكذلك لو ألفينا مبحث الإعجاز لما كانت البلاغة ، ولو ألفينا تأثير منطق أرسطو لما كان التقسيم الثلاثي في البلاغة ، لكن وجود ذلك كله لا يمسخ البلاغة ولا يلغيها بل إنه يعززها ويقوبها .

وذاك كله ليس سوى طبخة أزلية تمر بها كل أصناف التجارب الإنسانية ، ولذا قال باختين وهو مُنظِّر عريق ومجرب : (كل شكل جديد للرؤية الفنية يتهيأ ببطء خلال قرون ، والعصر لا يخلق سوى الشروط المثلى لتفتحه النهائي وإنجازه \_كابانس \_النقد الأدبي ١٢٣) .

وهذا التهيؤ البطيء عبر القرون هو الذي يتبح للمزيج فرصة النضوج والتآلف ، والفكر الإنساني هو المعمل الذي يتولى الخلط والتركيب والإنضاج .

ويقول الدكتور محمد مفتاح إن (كل نظرية في العلوم الإنسانية والأدبية هي تلفيق بمعنى ما . فالنظريات اللسانية والسيميوطيقية المحدثة هي توليف من البيولوجيا والمنطق وعلم النفس والإعلاميات ، فنظرية كريماص مثلا ـ كها يقدمها المعجم ـ معتمدة على اللسانيات البنيسوية والتوليدية والأنثر وبولوجية والدلالة المعجمية والمنطق والبيولوجيا وهمم

جرًا ـ قضايا المهج ١٨) . ومع هذا المزيج كله فإننا لن نكون آينشتانيين لمجرد اننا استعنا بنظرية النسبية لفهم علاقات اللفظ بالمعنى ، ولكننا سنكون جهلة وأغبياء لو أغمضنا أعيننا عن فكرة النسبية وإمكانات إفادتها لنا وإثراثها لتصوراتنا . كما أنه لم يكن من الممكن للإمام الشافعي أن يؤسس (أصول الفقه) لو أنه أغفل علوم النحو والبلاغة والمنطق وتحاشى ورودهما إلى تفكيره .

إن صناعة النظرية - عندي - عمل يشبه عمل الشعر عند ابن رشيق الذي يقول: (إن الشعر كالبحر أهون مايكون على الجاهل أهول مايكون على العالم وأتعب أصحابه قلبا من عرفه حق معرفته). ويقول أيضا: (عمل الشعر على الحاذق به أشد من نقل الصخر)، وكذلك هو العمل في النظرية وفي كل فكر جاد، ولا يستهتر بذلك او يستقله إلا الجاهل كما يستهتر بالبحر. أما العالم الذي اكتوى بنار المعرفة فإنه يعرف كيف يكون التعب والنصب.

#### \* \* \*

والعبرة من ذلك كله تتلخص في كلمة جليلة لأبي عثمان الجاحظ فيها يقول: (لم يخلق الله تعالى أحدا يستطيع بلوغ حاجته بنفسه). والحاجات قائمة والرغبة في بلوغها لم تزل تدغدغ نفوس الخلق، وليس من حل سوى السعي والسعي الحثيث، وإن كان هذا المسعى لا يفضي دنيويا إلا إلى مزيد من النقص والخلل وكما يقول حمزة شحاته (إننا نزداد جهلا كلما ازددنا علما)، وهذا ماجعل تشومسكي (والعمدة مرة أخرى على الدكتور المزيني) يقول جوابا على سؤال عن النظرية التي يراها أكثر

صحة من بين النظريات الكثيرة التي اقترحت لدراسة المعنى ، قال في جوابه : ( إنني أرى أنه لا توجد من بين النظريات نظرية واحدة ناجحة تماما بعد ) ويزيد على ذلك بما هو أوجع فيقول : ( الواقع إنني أرى أن كثيرا منها تسعى في اتجاه خاطيء إلى حدّ كبير ) .

هذه كلمة هذا المُنظِّر الكبير بعد مشواره الطويل والهائل في علم النحو . يقولها وهو جليل المقام ورفيع الشأن ، وذلك لأن الله تعالى لم يخلق أحدا يستطيع بلوغ حاجته بنفسه . إنه بحاجة لمن يأتي ( بعد ) فيرعى الغرسة كي تنمو ، وليس على العاملين في ذلك إلا ما على قوم أبي تمام ممن عناهم ببيته :

### لأمر عليهم أن تتم عواقبه وليس عليهم أن تتم عواقبه

ذاك لأن العواقب بيد الله وحده وعلينا نحن فعل الأسباب : هذا مانقوى عليه . وسنظل نعمل في الصدور وندور حولها ، لأننا أصلا محاطون بالدنيا ومحكومون بالدونية ، ومن شأننا النقص بالرغم من كل مافي نفوسنا من حسِّ بالكهال أو رغبة فيه .

ومن هذا شأنهم بحيث يأتي أبرز مفكريهم في القرن العشرين فيعلن إخفاق كل نظريات المعنى ، فإنه ليس غريبا عليهم أن يظلوا محكومين بالتكرار والتكرارية والحلول في ديار حلها من قبلهم أقوام من عاد ومن هير . والحق أن ( التكرارية ) سمة من السيات الجوهرية في اللغة ، ولقد أدرك ذلك على بن أبي طالب كرم الله وجهه حيث نقل عنه ابن رشيق قوله : ( لولا أن الكلام يعاد لنفد ) وهذا على النقيض من كلام الله سبحانه

(قل لوكان البحر مدادا لكلمات ربي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي ولو جئنا بمثله مددا). هذا هو الفارق بين الخالق والمخلوق، فإن كان بحرا نفد حتى ولو تضاعف حجمه ومده وإن كان لغة نفدت حتى وإن عظم رصيدها وتضاعف. ولم يجد الخلق من بد إلا بأن يكرروا ويعيدوا، لكي يظل لهم لغة يتصلون فيها بسائر الخلق، فهم إذًا محكومون بعدم قدرتهم على بلوغ حاجاتهم بأنفسهم، هذا من جهة، وهم محكومون من جهة ثانية بلغة محدودة لا يستطيعون مدها إلى أقصى مما هي عليه، ومن هنا يأتي التكرار ويدخل النقص. ولذا صار الوجود قائها على (الزوجية) والآية القرآنية تقرر (ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون).

لقد خلق الله زوجين من كل شيء ، وهذه حقيقة قاطعة ، والذي علينا هو أن نتذكر ونرى لكي نؤمن بالحقيقة . وليس ( المزيج ) في العلوم إلا استجابة لهذا النظام الرباني القاطع ، فهي إذًا حتمية وجودية ينبني عليها نظام الحياة ، وهي قضية واضحة في القرآن ولكنها ليست على نفس الدرجة من الوضوع في الفكر البشري إلا بعد معاناة وكد ، وهذه المعاناة الطويلة هي ماأفضت أخيرا بمُنظِّر كبير مثل باختين لكي يقول :

(إن التفكير الإنساني لا يغدو صحيحا ولا يتحول إلى فكرة إلا باحتكاك حي مع فكرة أخرى ، تتجسد في صوت الآخرين ، أى في الوعي الذي يعبر عنه الخطاب . الفكرة حدث يجرى حتى نقطة التلاقي الحوارية بين وعيين أو أكثر ـ كابانس ١٣٦) تلك هي فكرة التزاوج والتهازج . إنها حتمية أولا ثم إنها تفضي إلى مصلحة النظر العلمي وجدواه .

وإني لأجد بالملاحظة الشخصية أن العلوم والأفراد يحصل لهم الارتقاء وتظهر فيهم الجدوى في كل حالة يتم فيها التهازج والتزاوج ، وكمثال على ذلك انظر إلى جاستون باشلار ذلك الفيزيائي الذي تحول إلى البحث النظري والفلسفة ، وقس وضعه مايين فيزيائي تقليدي كغيره من أمثاله وبين وضعه الفكري بعد امتزاج الفيزياء مع الفلسفة حيث نتج لنا بعد ذلك فن جديد ليس هذه ولا تلك ، ولكنه ضرب طريف متميز وإن كان مزيجا من الايستمولوجيا والفلسفة والفيزياء والدرس الأدبي . وبذا تميز الكاتب وأفاد في مجاله الجديد .

وانظر إلى المفكر الاسلامي العظيم مالك بن نبي الذي تحول من مهندس كهربائي إلى مفكر متميز مستفيدا من درايته الرياضية وتقنياته المعرفية ليوظفها كمنهج جديد يعينه على الاستبصار والكشف عن حقائق الاسلام العظمى في نتائجها ، والدقيقة في مداخلها ، وإنك لتجد عنده من الفكر الدقيق والرأى المحكم ما يجعلك تفرح يقدرة العقل البشري على الاقتراب من الحقيقة والانضواء تحت نورها .

ولكم ان تنظروا إلى سيّد قطب وتحوله من الأدب إلى الفكر الإسلامي وأن تنظروا إلى الشيخ الشعراوي وتحوله من البلاغة إلى التفسير لتروا كيف تكون نتائج المزاوجة بين العلوم مدعاة للإثراء والتنوير .

والأمر قبل ذلك وبعده ليس خيارا ، ولكنه أمر تحتمه طبيعة الصنعة وشروطها الوجودية والتنموية ، ولن توجد نظرية أو علم ، ولن تنمو نظرية أو علم إلا من خلال هذه السبيل ، وإن كانت طويلة وشاقة ، فهي كالبحر قريبة / بعيدة ، ومسطحة / عميقة ، وسهلة / صعبة ،

ومفيدة / ضارة وهي مالحة مالحة ولكنها ضرورية . وهي كما يقول ابن رشيق أهون ماتكون على الجاهل أهول ماتكون على العالم . هي إذًا الهيئة / المهولة ، فاختر موقعك .

الرياض١٢/٢/١٦هـ

### هاروی نیکاری هابر (۱)

#### مدخل:

من قديم قال الحكاء إن (الحكم على الشيء فرع عن تصوره) ، وهذه قاعدة منطقية ضرورية لكل بحث نظري ولكل حكم نقدي أو تقييمي (تقويمي). ولست أرى أفدح من أخطائنا في الحكم على (اللغة) وأنشطتها المختلفة. وهي أخطاء تنتج دائها عن سوء تصورنا للغة ووظائفها. ذاك لأننا نجنح إلى تصور الفعل اللغوي على أنه مجرد عمل إنشائي يقصد به غاية نفعية أو غاية جمالية ، وتقف عند هذا الحد من التقنين. وتأي أحكامنا بعد ذلك على القول الإنشائي منطلقة من ذلك التصنيف الثنائي فنقسم الأدب إلى شعر ونثر ، ونقسم اللغة إلى جمالية وإلى نفعية . فإذا صادفنا نصا إنشائيا بادرنا إلى وصفه بإحدى الصفتين وإثبات إحداهما يعني نفي الأخرى . ومن هنا فإن قصيدة محمود درويش وغبر ون في كلام عابر) سوف تكون شعرا أو (لا شعر) . ولن تخرج عن هذا المقياس الثنائي . وهذا هو ماأسميه هنا بسوء التصور الذي ينتج

عنه سوء الحكم ، وأقول إننا لو أحسنا تصورنا للأمور لقادنا ذلك أو لقربنا إلى إحسان الحكم .

ومن حسن التصور أن نستحضر وظائف اللغة قبل أن نحكم على نَصَّ ما ، ونصدر عليه قرارا تقييميا . ونحن نعرف أن للغة ست وظائف حسب تركيزها على أحد عناصر الاتصال الستة \_حسبا قرره ياكوبسون \_ ولن أدخل في حديث عن هذه الوظائف الست فقد سبق أن فعلت ذلك في ( الخطيئة والتكفير ) ص ٧ ومابعدها ، ولكنني سأقف عند الوظيفة التي تهمنا في هذا المقام ، وهي الوظيفة ( التنبيهية ) .

ولكي أصل إلى المراد هنا من دون تعقيدات نظرية فإنني أقترح على القاريء أن يتذكر معي عبارة مصرية طريفة هي عبارة : نحن هنا . وهي قول تسمعه دائها في المسلسلات المصرية يقوله أحدهم حينها يقع في دائرة اجتهاعية لا تعيره انتباها ، فإذا أحس بالإهمال ورغب بتلافيه تنحنح وأطلق هذه العبارة : نحن هنا . والقائل هنا لا يطلق خبرا ولا يبدع قولا أو يصوغ نكتة ، ولكنه فقط يستثير انتباها لكي يجعل الآخرين يشعرون بوجوده معهم ، مثلها يشعر هو بأنه موجود وليس معز ولا . إنه بهذا يعقد الحسور مع الآخرين من خلال اللغة المتمثلة بهذه الجملة ( نحن هنا ) ولا تعمل اللغة شيئا سوى إثارة الانتباه وإقامة التواصل ، من خلال هذه العبارة .

وهذه لعبة لغوية نمارسها دائها وباستمرار ، والمشكلة ليست في ممارستنا لهذه الوظيفة من عدمها ولكن المشكلة تقع في عدم أخذ هذه الوظيفة بالاعتبار حينها نحاول دراسة الفعل اللغوي او الحكم عليه .

وهذا يقودنا إلى استنكار كثير من الأفعال اللغوية التي هي في الواقع أفعال مشر وعة ومقبولة مثلها هي أفعال تتم ممارستها دوما في كل سياقات الحياة ، وبما انها كذلك فهي أفعال ضرورية ومطلوبة . ولنتذكر في هذا المقام كل المهارسات اللغوية اليومية التي نمارسها داخل حياتنا مثل مكالمة هاتفية بين ولند ووالده حيث تكون الأسئلة عن الصحة وعن الجو . وهي أسئلة لا تثير إجابات بقدر ماتثير أسئلة مماثلة يطلقها الطرف الأخر عن الصحة وعن الجو . وهلم جرا .

ويماثل ذلك خطابات التهاني بالأعياد والأفراح ومعظم أفعال الخطاب الاجتهاعي الذي لا يهدف منه إلى ( الإخبار ) أو ( إحداث التأثير الجهالي ) ولكن الغاية منه هو إقامة ( التواصل ) وإحداث الانتباه بحيث يشعر ( المرسل إليه ) بوجود ( المرسل ) وحضوره حضورا تواصليا يقيم العلاقة بين الأطراف المعنية بالاتصال ويحافظ على استمرارها . وهي لذلك صورة من صور دخول الفرد مع الجهاعة والانهاك معهم في همهم المشترك لكي تحس المجموعة بأن هذا الفرد معهم وجودا وانفعالا .

ولقد تكون أمثلتنا المذكورة مجرد عطات لغوية عابرة لا تمثل حسًا إبداعيا أو وظيفة إنشائية ، وهذا اعتراض قد يصدق لو وقفنا عند هذه الأمثلة فحسب ، لكن الوظيفة الانتباهية في اللغة تتجاوز هذه الوقفات فتشمل جانبا كبيرا من الإنشاء اللغوي ، وذلك مثل باب المناسبات ، وهو باب عريض وواسع ، وهو أحد أبواب الأدب التي مسها من الظلم والحيف الشيء الكبير والجليل ، منذ أيام مدرسة الديوان حتى اليوم ، مما بلغ بالمتكلمين (أو الكاتبين) حدّ طردها من ديوان الأدب ، ووصف كل ماهو مناسباق بأنه ليس أدبيا وأن شعر المناسبات ليس شعرا . وهذا شعار ماهو مناسباق بأنه ليس أدبيا وأن شعر المناسبات ليس شعرا . وهذا شعار

شاع في نقدنا شيوعا غوغائيا سالت بسببه الأقلام والأفواه مستنكرة لكل قول يرتبط بمناسبة واعتبرت هذا صنيعا لا يدخل في الأدب ، ونحن لو قبلنا هذا لأخرجنا معظم أشعار العرب وأشعار المعاصرين ولن يبقى لنا بعد ذلك سوى النزر اليسير من صافي القول الذي ربما جاء حرا من (المناسبة).

كها أن الأخذ بهذه القاعدة سيلغي أحد الأدوار الرئيسية للفعل اللغوي ولصناعة الإنشاء ومن ذلك ماغارسه من نشاط لغوي في حفلات التكريم وحفلات التأبين ، وماغارسه الصحافة عندنا حينها يموت وجيه أو عزيز له مكان في حياة الناس ، وليس ببغيد عنا مانشر في الأيام القليلة الماضية عن السفير محمد الحمد الشبيلي رحمه الله ، وكل الذي نشر لا يحمل لغويا أى بُعْد نفعي ولا أية غاية جمالية ، ولكنه يصدر عن حسّ استشعاري يؤكد الجانب الانتباهي ، حتى إننا لنجد كتابات من كتاب لا يعرفون الميت ولم يقابلوه قط ، وفي ذلك أذكر مقالة الدكتور فهد العرابي الحارثي عن الشيخ الشبيلي حيث يذكر الحارثي بالنص أنه لا يعرف المكتوب عنه ، كها أذكر هنا مقالة للأستاذة خيرية السقاف يعرف المكتوب عنه ، كها أذكر هنا مقالة للأستاذة خيرية السقاف (الدكتورة حاليا) عن المرحوم مطلق غلد الذيابي في أيام تأبينه تشير فيها إلى عدم معرفتها له ولكنها تكتب إحساسا منها به ( رحمه الله رحمة واسعة فهو من خيرة من يعرف ومن يحس به وبذكراه ).

وهذا كله ممارسة لغوية صحيحة ومشروعة ، بل إنها ممارسة ضرورية لأنها تجقق إحدى وظائف اللغة بما تؤسسه من تواصل مابين المرسل والمرسل إليه ، فتدخل الفرد في نظام متناغم مع الجماعة يعم ويتسع حتى ليشمل الفعل الجماعي كله حينها يستند هذا الفعل على اللغة ـ كها يقرر بيبرجيرو في كتابه (السيميولوجيا) حينها يشير إلى أهمية الوظيفة الانتباهية في اللغة بحيث يكون الاتصال مهها أهمية كبرى بين المشاركين في الأشكال الجهاعية مثل المشاركة العامة في الألعاب الفولكلورية ولنقل العرضة النجدية أو المزمار الحجازي أو لعبة السامري والحوطي، والأغاني الجهاعية والرقصات والاحتفالات الموكبية حيث يكون الهدف هو المشاركة والاندماج داخل إيقاع جماعي متهازج، وهذه هي الغاية الأرجح بينها يكون المضمون الدلالي - هنا - ثانويا - كها يقرر جيرو. ويشير ايضا بقطع إلى أن المضمون في هذه الحالة يتراجع أمام الجانب الانتباهي الاتصالي .

ولذا فإن الخطب التي تلقى تحت هذه الوظيفة مثل الكلمات الاحتفالية والمناسباتية والخطب العسكرية والسياسية تحتوي على قليل من المعلومات ( ودون شك ، من الضروري أن تحتوي على القليل لأن هدفها هو تجميع المشتركين حول مثال مشترك ـ جيرو ٢٤ ترجمة منذر عياشي ) بحيث يكون المضمون أقل أهمية ، والأهمية تصبح لحالة الوجود ههنا وتأكيد التلاحم مع المجموعة .

\* \* \*

على أن هذا الجانب الانتباهي في وظيفة اللغة يصل إلى حدَّ بالغ في تأثيره علينا وربما يبلغ حدّ الاحتواء الذهني والتحكم بسلوكنا ، ولنتذكر أنه يحدث كثيرا أن يقد إلينا شخص جليل القيمة في نفوستا فنبادر بالاتصال الهاتفي مسلمين عليه ومحتفين به ومباركين له يسلامة الوصول فإذا ماقابلناه وجها لوجه بعد ذلك صافحناه مصافحة عادية ظانين أننا قد رأيناه من قبل وأعطيناه حقه من السلام الحار والعناق ، ولا نحس بوجود تقصير

منا بحق هذا العزيز ، وذلك لأن المجاملة الهاتفية السابقة قد حققت غايات الانتباه وأشبعت الرغبة في التلاحم والتواصل ، ولم نعد نشعر ببعد الشخص عنا أو بحاجتنا للاقتراب منه ، فنحن في ألفة شعورية تامة أوجدها الخطاب الاتصالي التنبيهي مابين الطرفين ، ومن هنا فإن إشباع الوظيفة ألغى الحاجة إليها .

أقول قولي هذا داخلا منه وبه إلى قصيدة محمود درويش ( عابرون في كلام عابر ) وهي إنجاز قولي لا يصح النظر إليه من زاوية محدودة تقتصر على مجرد الموازنة الثنائية مابين الشعر والنثر في الخطاب اللغوي ، بل لابد من الإحالة إلى الركن الوظيفي في الفعل اللغوي ، وقياس الانجاز حينئذ على ماهو متصور من وظائف اللغة . وهذا ملمح أخفق البازعي عن إدراكه حينها حكم على القصيدة حكها لا يستند إلى تصور نظري أو منهجى .

وهذه القصيدة تتحرك عبر الوظيفة الانتباهية التي تسعى إلى إقامة الاتصال مابين الفرد والجهاعة ومن ثم تحسيس المجموعة بوجود هذا الشخص معهم . إنها من جنس جملة ( نحن هنا ) ، وهي مع هذا تحمل وجهها الخاص وصورتها الفريدة مع بصمات تميزها عن غيرها من الخطاب ، وسوف أقف على ذلك في مقال ( أو مقالات ) تتلاحق إن شاء الله في الأسابيع القادمة ، وفي سبيل ذلك أقول إن وصف هذا النص بأنه شعر أوليس بشعر ليس من العلم في شيء لأنه يصدر عن سوء تصور للغة ووظائفها ، ومن ساء تصوره ساء حكمه ، ولسوف أزيد المسألة إيضاحا على إيضاح فيهايأتي من قول .

الرياض ٢/٤٠٩/٤هـ

# هابروی فی طوم بھابر (۲)

« إما النصر وإما النصر »

يقول جوته ( ترجمة عبدالرحمن بدوي ): أود أن أتعلم كيف نقدس الكلمات لا لشيء إلا لأنها كلمات فاهت بها الشفاه

كذا يتكلم ذلك الشاعر الغربي بعص شرقي ، وماكان القول سهلا على جوته ولن يكون سهلا على أى شاعر ، ولسوف تزداد صعوبة القول كلم ازدادت حاسة القائل اللغوية ، وكلما ازداد توغله في عالم الكلمة ، وهذا صار قول بيت من الشعر أصعب على الفرزدق من خلع ضرس ، وراح رولان بارت يصف الكاتب بأنه الذي (صار القول بالنسبة له معضلة . . إنه يختبر عمق القول لا أداتيته أو جماله ) . إنه من يسعى بكدح وصبر مع جوته لكي يتعلم كيف يقدس الكلمات لا لشيء إلا لأنها (قول) فاعت به الشفاه .

هذه هي معضلة الشاعر مع اللغة ، إنه مسؤول عن أخطر قعل

إنساني ، من حيث إن اللغة هي الكشف الانساني عن الحقيقة ، وتظل الحقيقة بعيدة وغائبة إلى أن تعترضها اللغة وتدخل في صراع استكشافي معها ، ولسوف تتنولي إحداهما كشف الأخرى ومن ثم احتنواءها والسيطرة عليها . وهذا الصراع هو مايقف في مواجهة محمود درويش في تجربته الشعرية الطويلة . ذاك لأنه شاعر يغوص وسط كل انواع الحصارات ، فالكل ضده : العالم واللغة والذات . إنه كفلسطيني معاصر كتب عليه أن يكون بلا أرض ، وهذه مؤامرة عالمية تجعله ضد هذا العالم مثلها أن هذا العالم قد انحاز ضده . كما أنه كشاعر مكتوب عليه أن يكون في مصطرع دائم مع ذاته ومع اللغة التي تحاصره بكل سلطويتها المتجذرة ، وهذا وضع يحمله على ( الضدية ) . وهو هنا لا يملك إلا أن يكون مبدعا ، ومن شرط الابداع أن يتضمن العطاء والمتح ولا يكفي فيه التمرد المضاد للتسلط . وهذا هو مايعقد موقف محمود درويش ويعقد تجربته الشعرية \_ وبالتالي ينوعها ويعمقها \_ هو هذا الذي تصفه فريال غزول بالضد الجميل ، لا ضدا فقط ولا جميلا فقط ، وإنما هو ضد جميل وذلك لكي يحقق درويش خياراته المستحيلة التي وصفها يوما بأنها: إما النصر وإما النصر ( انظر قريال غزول : قصول ، المجلد السابع ، العبددان الأول والثاني أكتبوبس ١٩٨٦/مبارس ١٩٨٧م ص ١٩٢ ومايعدها).

ولكي يكون درويش (ضدا جميلا) فلابد أن يكون شاعرا ومناضلا في آن . لا شاعرا فقط ولا مناضلا فقط ولكنها معا في آن واحد . ومن هنا فإن القصيدة ـعنده ـغيرها عند أى شاعر آخر ، وذلك منذ أن قبض على طر في اللعبة ومارس ضديته الجميلة من خلال الكلمة التي ظل يتعلم

ويعلمنا كيف نقدسها لأنها كلمة الصدق ، كلمة الضد الجميل : كلمة الفعل . إنها الانتقال من شعر الغواية حيث الشعراء ( الذين يقولون ما لا يفعلون ) و ( الذين صار القول بالنسبة لهم هياما في كل واد ) . ولقد صار اتباعهم غواية - كها جاء في وصف الآية الكريمة لهذا الضرب من الشعراء ، وهم شعراء ( النص الجميل ) فحسب ، إنه الانتقال من هذا النمط الجهالي الخالص إلى غط الضد الجميل لذلك الشعر : شعر القول المرتبط بالفعل . إنه شعر الفئة المستثناة : ( إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكر وا الله كثيرا وانتصر وا من بعد ماظلموا وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون ) . هذه صفة من ارتبط قوله بفعله . ومحمود در ويش لا يملك أبدا إلا أن يكون ذلك الشاعر الذي يعيد للكلمة قداستها من خلال إعادة الفعل إليها ، بأن يجعلها كلمة فاعلة ، وإذا فاهت بها الشفاه كفاها ذاك كينونة .

ولئن كان درويش محاصرا من ضدية العالم له حيث سلبوه أرضه ، مثلها هو محاصر من ضدية اللغة له كمبدع يريد اختراق الحواجز التعبيرية السائدة من فوقه ، فإنه \_ أيضا \_ محاصر من نفسه لأن الرجل \_ كها يقول أسلافنا \_ يملك الكلمة إلى أن ينطقها فيكون هو حينئذ مملوكا لها .

ولقد ظل محمود درويش محاصرا من ذاته وملاحقا ملاحقة قدرية من ماضيه الشعري المجيد كشاعر للمقاومة منذ عام ١٩٦٤م حين فجر كلمات الوعد بالغضب الآتي في قصيدته الهُوية :

إذًا ...

سجل براس الصفحة الأولى أنا لا أكره الناس ولا اسطو على احد ولكني .. إذا ماجعت اكل لحم مغتصبي حذار .. حذار .. من جوعي ومن غضبي .. !!

ومن العجيب أن طبعات ديوان ( أوراق الزينون ) كانت تختم النص بوضع علامتي تعجب بعد البيت الأخير وجاءت كلها هكذا :

ومن غضبي !!

وتكرر ذلك في كل الطبعات عما يعني أنه من صنع الشاعر نفسه ، وليس من تدخلات الناشرين . ولقد كانت علامات التعجب هذه من دواعي الاستغراب عندي ، منذ أن قرأت القصيدة وديوان (أوراق الزيتون) في لندن مثل هذه الأيام في عام ١٩٧١م حيث اشتريت الديوان من أحد المطاعم العربية التي كانت تبيع الغذاء وتقدم بعض الكتب ذات الثقافة المتميزة . ولست بناس أبدا أن علامات التعجب هذه قد أحدثت في نفسي قلقا مزمنا يثور ويتكرر في كل مرة أتذكر هذه القصيدة أو أعود اليها . وكانت الحيرة تمتلك نظري في هذا المقطع ، حينها أجد فيه ذلك اليقين القاطع بالإرادة الانسانية ولكن الشاعر يباغت اليقين بالتعجب عما يجعله قولا احتماليا ، ويختم القصيدة بعلامات تحيل الذهن إلى المستقبل وتعلق حدث النص ومصيره بشيء لم يحدث ـ وقد لا يحدث .

ولقد كان ذلك يقلقني لأنني كنت أريد من شعر المقاومة ـ كما كان يُسمى في ذلك الوقت ـ أن يكون شعرا للعمل وأن تكون الكلمة فيه هي

كلمة الفعل ، ومن هنا فلا مكان للتعجب . إن التعجب يخلخل قداسة الكلمة ويفسد علاقتها بالشفاه ، ولم أزل على تلك الحال من الحيرة إلى أن صارت ( الانتفاضة ) المباركة حيث عُدت إلى هذا النص لأفهمه ولأفهم منه محمود درويش :

حدار حدار من جوعي ومن غضبي!!

اليوم أفهم هذه الكلمة مثلها أفهم معضلة الشاعر . هذا الشاعر الذي أطلق كلمته الوعد في عام ١٩٦٤م محذرا من الغضب ، وفي الوقت ذاته مبشرا به ، إنما كان يقول الكلمة الباحثة عن فعلها ، إنها في ذلك الوقت كلمة بلا فعل ، فهي إذا من شعر الغواية (قول بلا فعل) ومن ثم فهي ليست سوى تجربة أدبية من نوع ما ، يقولها شاعر في الثالثة والعشرين من عمره ، يصدر ديوانه الثاني ، ويخطط للخروج حيث بيروت والأضواء والبريق والمجد ليكون شاعرا رائدا من اولئك الحداثيين اللامعين ، ويصبح حيثذ اسها جذابا للدارسين والغاوين وسيدا لمنابر الشعر ومهرجاناته ، وكل هذا شيء جميل وجميل جدا ، ومفيد - أيضا .. لكل النقاد الجدد لأنه يقدم جسدا حيًّا وجميلا يكون دائها قابلا للتشريح والتذوق والمتعة ، ولسوف يصبح من المكن للشاعر هذا أن ينام ملء جفونه عن شوارد قصائده ، بينها يسهر النقاد جراءها ويختصمون ، ولسوف يصل شوارد قصائده ، بينها يسهر النقاد جراءها ويختصمون ، ولسوف يصل الخصام إلى أسئلة المواطنة والخيانة فمحمود در ويش وطني وخائن حسب هوية الناقد ومزاجه .

هذا \_ إذًا \_ هو التعجب القدري الذي نصق بقصيدة سُجِّل أنا عربي ( بطاقة الهوية ) . . إن الهوية هنا في موضع عجب ، ذاك لأن الشاعر

يسعى إلى بناء هوية من نوع جديد ، غير تلك الهويات المعهودة ، وطريقه الى ذلك هو الكلمة ، وهذا لن يتسنى تحقيقه إلا بإعادة كرامة اللغة إليها ، بأن نتعلم كيف نقدس الكلمات فنجعلها سلاحا وسلاحا جميلا . وهذا هو مافعله در ويش حيث بدأ بالكلمة السلاح في ديوانه « أوراق الزيتون » ثم دخل إلى الجميل ( الكلمة الجميلة ) في رحلته الشعرية الطويلة بعد خروجه ، ويفضي به المطاف أخيرا إلى عقد المزاوجة مابين السلاح والجمال فيأتي بالضد الجميل وبالكلمة الفعل ـ وهنا أقول مع جوته :

اعملوا إذا أن كلمات الشاعر وقوافيه تحلق دائما دائما وهي دائما في تحليق قارعة أبواب الفردوس بهمس وهدوء ناشدة لنفسها حياة خالدة .

وهي دائما في تحليق ، قارعة للأبواب ، وناشدة للخلود تلك هي كلمات الشاعر التي لن نفهمها أبدا إلا إذا نحن دخلنا فيها وفي عالمها ونسبناها إلى سياقها الشعري الذي تتحرك فيه ، وهذا موضوع مقالتنا القادمة إن شاء الله ، حيث نرى أن الغضب تحول من دلالة القول إلى دلالة الفعل لكي يعيد للكلمة فعلها ولا يصبح الشعر مجرد تخييل احتمالي ولكنه إنجاز فعلي . والنص المنجز يحدث جماليته من خلال (أثره) المحرك وقوته الانفعالية ، هذه القوة التي تقيم الخيار الفلسطيني على معادلة حاسمة لمصلحة الانسان والحضارة والتاريخ : إما النصر وإما النصر . إما الفعل وإما الفعل ، ومن ثم يكون الشعر : إما الشعر وإما الشعر ، فالبديل للجميل هو الجميل ، والبديل للغة هو اللغة ، وينتهي هنا زمن الضياع ليبدأ زمن الفتح والانسان . هذا هو فعل اللغة ولغة الفعل ، ولتستمر في حلقتنا القادمة .

### نص القصيدة :

# هارون في الأرجار

## محمود درويش

أيها المارون بين الكلمات العابرة احملوا اسماءكم ، وانصرفوا واسحبوا ساعاتكم من وقتنا ، وانصرفوا واسرقوا ماشئتم من صور ، كي تعرفوا أنكم لن تعرفوا كيف يبني حجر من أرضنا سقف السماء .. أيها المارون بين الكلمات العابرة منكم السيف ومنادمنا منكم السيف ومنادمنا منكم دبابة أخرى ومناحجر منكم قنبلة الغاز ومنا المطر منكم قنبلة الغاز ومنا المطر فخذوا حصتكم من سماء وهواء فخذوا حصتكم من دمنا .. وانصرفوا وادخلوا حفل عشاء راقص .. وانصرفوا وعلينا ، نحن ، أن نحرس ورد الشهداء ..

وعلينا ، نحن ، أن نحياكما نحن نشاء ! أبها المارون بين الكلمات العابرة كالغيار المر ، مروا أينما شيئتم ولكن لا تمروا ببننا كالحشرات الطائرة فلنافي أرضينا مانعمل ولنا قمح نربيه ونسقيه ندى أجسادنا ولنا ماليس يرضيكم هنا: حجر .. أو حجل فخذوا الماضي ، إذا شئتم ، إلى سوق التحف وأعبدوا الهبكل العظمى للهدهد، إن شئتم، على صحن خرف . فلنا ماليس برضيكم: لنا المستقبل ولنافي أرضنا مانعمل أيها المارون بين الكلمات العابرة كدسوا أوهامكم في حفرة مهجورة ، وانصرفوا واعيدوا عقرب الوقت إلى شرعية العجل المقدس أو إلى توقيت موسيقي المسدس ! فلنا ماليس برضيكم هنا ، فانصرفو ا ولنا ماليس فيكم: وطن ينزف شعبا ينزف وطنا بصلح للنسبان أو للذاكرة .. ايها المارون بين الكلمات العابرة أن أن تنصرفوا

وتقيموا اينماشئتم ولكن لا تقيموا بيننا ان تنصرفوا ولتموتوا اينماشئتم ، ولكن لا تموتوا بيننا فلنا في ارضنا مانعمل ولنا الماضي هنا ولنا الماضي هنا ولنا الحاضر ، والحاضر ، والمستقبل ولنا الدنيا هنا .. والآخرة ولنا الدنيا هنا .. والآخرة من برنا .. من بحرنا من قمحنا .. من ملحنا .. من جرحنا من كل شيء ، واخرجوا من الخاكرة من كل شيء ، واخرجوا من الخاكرة .. من خريات الذاكرة

\* \* \*

# السِّلَهُ عِلَّهِ الْجُمِيْلَ ١-

أيها المارون بين الكلمات العابرة احملوا أسماءكم وانصرفوا واسحبوا ساعاتكم من وقتنا وانصرفوا واسرقوا ماشئتم من صور ، كي تعرفوا انكم لن تعرفوا كيف يبنى حجر من أرضنا سقف السماء .

كذا يستهل محمود درويش قصيدته القضية ، وهذا هو المقطع الأول منها . والقاريء لا يتواجه مع هذه الأبيات إلا بعد أن يمر على عنوان القصيدة : (عابرون في كلام عابر) ، وبما أن هذه الجملة هي فاتحة النص ، وهي الباب الذي يلج منه القاريء إلى القصيدة فإن وقوفنا عند هذه الجملة لابد أن يكون بمقدار أهميتها للنص وللقاريء . ذاك لأن المعنوان هو بمثابة ( الهوية ) للقصيدة ، لأنه \_ أولا \_ بحمل لنا صورة من

صور تفسير الشاعر لقصيدته . فالعنوان هو آخر مايكتب من النص الشعري ، بعد ان تزول عن الشاعر حالة المخاض الكتابي ويفرغ مما يسميه بايرون بالحمم البركانية التي تحمي الشاعر من الجنون . وهي تحميه من الجنون لأن الكتابة هي البديل عن الانفجار النفسي بما أنها انفجار لغوي يوازي بل يفوق درجات الانفعال الذاتي . وإذا فرغ الشاعر من كتابة قصيدته راح يبحث لها عن عنوان . هذا العنوان سوف يكون خلاصة دلالية لما يظن الشاعر أنه فحوى قصيدته ، أو أنه الهاجس الذي تحوم حوله . فهو -إذًا - يمثل تفسير الشاعر لنصه ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن العنوان هو إعلان عن النص وإشهار له ، ويتضمن ومن ناحية أخرى فإن العنوان هو إعلان عن النص وإشهار له ، ويتضمن ذلك إغراء القاريء باستقبال النص والدخول إليه . ولا ريب أن الشعراء - عموما - يدركون هذا المعنى الاغرائي ويسعون إليه بإخلاص واع ولذا نجد دائها بلاغة متميزة في اختيار العناوين ( أو العنوانات . وأنا أفضل واستخدم كلمة عناوين ) ، وقد تبلغ بلاغة العناوين درجات أرقى بكثير من بلاغيات النصوص .

ولقد شاع استخدام العناوين البليغة شيوعا يوشك أن يؤسس ثقافة نصوصية متميزة تخص العناوين دون النصوص ، وربما يتأسس من ذلك جنس كتابي له حدوده ومراميه وبلاغياته الخاصة ، وقد يكون شبيها بالتوقيعات العربية القديمة في دقتها وإيجازها وبراعتها المجازية المتميزة ، وقد يحتاج هذا الأمر إلى وقفة غير هذه الوقفة لعلها تتيسر لي في مناسبة

أخرى - إن شاء الله - على أنني قد لمست جانبا من الموضوع في الخطيئة والتكفير ص ٢٦١ ، ولكنني مازلت أرى أنه يحتاج إلى وقفة خاصة به ، لأن العناوين - اليوم - تشكل مصدرا أساسيا من مصادر الثقافة العصرية يجعلها ذات جماليات خاصة تستحق السبر والدراسة . فهي بدعة جديدة لم تكن معروفة في الثقافة العربية القديمة . وفي القديم كانت القصائد تنسب إلى حروف الروى ، فيقولون لامية العرب ولامية العجم ، ويصفون القصيدة بالكلمة فيقولون : قال لبيد في كلمة له . ونسبة القصائد لحروف رويها يجعلها ذات هوية صوتية ، فهي صوت لغوي يستند على حرف يوحد كيان القصيدة ويحقق عضويتها ، وهذا أمر لا يستند على حرف يوحد كيان القصيدة ويحقق عضويتها ، وهذا أمر لا الفعل الثقافي حتى إن سيبويه يؤلف في النحو ولا يضع عنوانا لمؤلفه ، ويصير اسمه « الكتاب » ويخصص فيقال « كتاب سيبويه » مثلها يقال

معلقة امريء القيس . وظل الأمر في الغالب كذلك إلى أن جاءت فترة الإحياء فصارت المناسبة هي العنوان . وإن نظرة في الشوقيات لتوضح أن عناوين أحمد شوقي هي أسهاء الأحداث التي جاءت من أجلها النصوص ، فكأن العنوان عندهم هو همزة الوصل مايين النص والحادثة ، أو هو تبرير لوجود النص ، أو تأكيد لانتهائه . وإذا خرج النص عن المناسبة فإن العنوان سيكون موضوع القصيدة مثل قصائد شوقي في حكايات الحيوان . والموضوع هنا يختلف عن الدلالة ، لأن الموضوع يصدر عن

المعنى الصريح والغرض المكشوف ولا يلامس الأبعاد الدلالية الشاعرية التي تتوجه نحوها الكتابة الإبداعية .

وإذا ماجاء الرومانسيون فإنهم يراوحون في عناوينهم مايين المناسبة ومابين الحس العاطفي الذي يسود جوّ القصيدة ونجد في ذلك عناوين غوذجية مثل : حنين / لوعة / هجران / حديث النفس / الطائر الجريح / غلواء . . . الخ مما هو سائد لدى الرومانسيين .

ولكن الحركة الشعرية الحداثية تأي وتغير \_ فيها تغير \_ هذا السياق في العناوين الذي يقوم إما على مناسبة خارجية أو مناسبة داخلية مما هو ضرب من المحاكاة لا هو ماثل في العالم أو كها هو منبثق من الروح . يتغير ذلك كله ليفضي بنا ( نحن والنص ) إلى ضرب من المواجهة المتحدية مع جمل شعرية تتصدر النصوص وتباغت القاريء في سلسلة من التحولات الدلالية ، تبدأ مع النفس الأول ولا تنتهي إلا بالعودة ثانية إلى العنوان بعد استكمال القراءة للنص كله . فالعنوان هنا هو أول مايواجه القاريء ، ومن هنا فإن فهو بداية النص ، ولكنه بالنسبة للشاعر هو آخر ماكتب . ومن هنا فإن

نهاية الشاعر هي بداية القاريء ، وبذا يكون العنوان بداية ونهاية في آن . وهذا يجعل علاقتنا معه ضربا من التونر المتطفل ، أقول متطفلا لأن المعنوان في حقيقته عمل طفيلي ، يأتي قسرا وبدون دعوة ، ولكنه مع هذا ميظل مند مجامع المجموعة . أما لماذا يكون العنوان طفيليا فلأنه عقلي جاء بعد أن ثاب عقل الشاعر إلى رأسه ، وبعد أن أفرغ انفعالاته وحولها إلى نص حيّ ماثل ، ثم نظر إلى هذا النص وفكر فيه لكي يستنبط منه عنوانا ، وقد يضع إحدى الجمل مقتطعا إياها من سياقها أو ربما استلهم

الفكرة الإجمالية لغايات النص ـ كها يفعل السياب : أنشودة المطر ، النهر والموت وسواها ـ أو قد يضع جملة تفسيرية كها هو وضع قصيدتنا هذه ، ( عابر ون في كلام عابر ) ، وهذه جملة العنوان ، وهي جملة غير موجودة داخل النص ، ولكنها متحولة عن جملة أخرى هي قوله :

### أيها المارون بين الكلمات العابرة

وهذه الأخيرة تكررت خمس مرات ، وكانت مطلعا للقصيدة وخاتمة لها ، كها أنها جاءت مطلعا يتكرر طلوعه في مقاطع القصيدة الأربعة . ومن ثم فإن جملة (أيها المارون بين الكلمات العابرة) هي نواة النص وعنصره المهيمن (أى الصوتيم) ، فهي البداية وهي النهاية وهي مستهل المقاطع ، وهي الجملة التي تولدت عنها جملة العنوان . أما باقي جمل النص فهي تفريع دلالي ينتج عن هذه الجملة . ويتطور ويتنوع هذا التشكيل ويظل في دائرة التحولات إلى أن تصبح الجملة الأولى ناتجا دلاليا بعد أن كانت هي المولدة ، وذلك حينها انتهى النص بها فصارت بذلك نيجة وقد كانت من قبل مقدمة

لذا فإن هذه الجملة هي لب النص ، ولن ندرك أبعاد النص إلا من وقوفنا على هذه الجملة :

### أيها المارون بين الكلمات العابرة.

ولن يصعب علينا أن ندرك أن جملة العنوان هي رديف دلالي يعادل هذه الجملة ويفسرها ويمد من دلالتها ، ولكي ندرك ذلك عيانا فلتضع الجملتين معا وبإزائهما النقيض الدلالي لكل منهما حسب الجدول التالي :

| عابرون في كلام عابر | الجملة |
|---------------------|--------|
| باقون على لغة باقية | النقيض |

| أيها المارون بين الكلمات العابرة    | الجملة |
|-------------------------------------|--------|
| أيها الباقون في «على» اللغة الباقية | النقيض |

نلاحظ من هذين الجدولين أن النقيض للجملتين واحد ، ولا يوجد اختلاف إلا من حيث التعريف والتنكير حيث تكونت جملة العنوان من عناصر مُنكَّرة ، مما يشير إلى الشمول والإطلاق ، ولكن هذا الشمول يتحدد ويقيد داخل النص باستخدام أداة النداء (أيها) التي تقتضي وجود منادى محدد في حدود مدار الصوت ، لأننا عادة ننادي من يسمعنا - ولو مبازيا أو افتراضا - وهذا التحول من الاطلاق إلى التقييد يعني أن الشاعر قد أحضر المخاطبين وجعلهم مادة لصوته وكلهاته بعد أن قيدهم بأدوات التعريف وطوقهم بالكلهات (بين الكلهات) ، وهذا هو الفارق الدلالي مايين جملة النص وجملة العنوان ، فارق الشمول والتقييد . ولكنها مايين جملة النص وجملة العنوان ، فارق الشمول والتقييد . ولكنها جلتان مترادفتان متكاملتان بعد ذلك ، ويوجد بينها نقيض واحد يمثل

البديل الغائب عن النص ولكنه حاضر ماثل ، من حيث إن النص ليس فيها هو حاضر فقط ولكنه أيضا فيها هو غائب ، ودلالات الغياب ضرورية للنص بمقدار ضرورة الحضور ، وتحن لا نفهم هذه فهها صحيحا إلا بتلك . ومثلها أننا لا نعرف الليل إلا بوجود النهار والعكس فإننا لا تدرك كنه الشيء إلا بعد إدراكنا لنقيضه . وهذا سرٌ كوني من أسرار الخالق

سبحانه ، جعله الله قاعدة معاشية لنا . ولا ريب أنه أيضا قاعدة لحياة النص ، واللغة مطابقة لحياة الناس ، منتجي اللغة . ولا تستقيم الأمور إلا بوجود هذين الطرفين معا . ونقرأ في الآية الكريمة قول الله ( قل أرأيتم إن جعل الله عليكم الليل سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بضياء أفلا تسمعون . قل أرأيتم إن جعل الله عليكم النهار سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ) .

لا تستقيم الحياة بليل فقط ، ولا تصلح بنهار فقط ، ولكن لابد من وجودهما معا ، ولذلك جاءت الآية الأخرى مكملة للسابقتين : (ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ) . كذا هي الحياة في الكون ليل ونهار . أما في النص فإنه لابد من وجود معادلة تعيننا على الفهم وذلك بأن ندرك (نقيض الكلمة ) لكي نفهم معناها . لأن معنى الكلمة يقتضى شيئين في آن ، فهي تثبت مدلولها وفي الوقت نفسه تنفي نقيضها ، والعكس في حالة السلب ـ . ولذلك فإن جملة (عابرون في كلام عابر) تقتضي وتحتاج جملة (باقون على لغة جملة (باقون على لغة

باقية ) ، حيث الأولى تعني اليهود ، حسب السياق الذهني للنص ، وهو مايؤيده ويفضي إليه سياق الدلالات التركيبية في القصيدة حسب إشارات مثل : عشاء راقص/ الهيكل العظمي للهدهد/ العجل/ . مع إشارات أخرى ذات دلانة خاصة مثل الفولاذ وقنبلة الغاز والغبار المر وغيرها مما يشكل صورة خاصة لهؤلاء ( العابرين ) ويقابلهم ( باقون على لفة باقية ) وهم الفلسطينيون حسب السياق الذهني الذي يؤيده ـ أيضا ـ سياق النص بما فيه من إشارات للدم واللحم والمطر والحجر والقمح ، وهي عناصر البقاء في مقابل عناصر العبور والمرور . ذاك لأن المطر لا يمر ولكنه عبيط ويتغلغل وسط الأرض ، ولا يكون المطر مطرا إلا إذا نزل وانسكب على وجه البسيطة ، أما إذا مر وراح فإنه سحاب زل وليس مطرا . وكذنك اللحم والحجر هي أجزاء لا تنفصل ولا تمر ، بينها الغبار والغاز والقنبلة هي اشياء لا تملك عضوية الارتباط والبقاء وليست سوى عناصر والقنبلة هي اشياء لا تملك عضوية الارتباط والبقاء وليست سوى عناصر أجهضت من فطريتها وطبيعتها وأحيلت إلى مواد زوالية تفني نفسها في الوقت الذي تفني فيه غيرها .

安安安

والآن هل أقول : وأدرك شهر زاد الصباح فسكتت عن الكلام المباح . يبدو أن حلقة اليوم قد طالت ولذا أقف لأواصل الحديث في الأسبوع القادم ـ إن شاء الله .

# ولستر لفي المحيث له (۲)

#### اللغة / الانسان

٧ ـ ١ تردد جملة (أيها المارون بين الكلهات العابرة) ست مرات في نص القصيدة ، وهذا يستدعي ـ بالضرورة ـ تكرار الجملة النقيض (أيها الباقون في اللغة الباقية ) . وهذا يجعل قصيدة محمود در ويش تتحرك على مستويين متلاحمين . وهذان المستويان يتصارعان صراعا محتدما هو ناتج لذلك التلاحم الإجباري ، حيث (المارون/ العابرون) هم ظاهر النص وعنوانه وصورته البارزة ، بينها (الباقون) هم المستورون في الداخل والمغطى عليهم ، لكن هؤلاء الباقين يتكشفون من داخل النص عبر ما يحملونه من صفات تتلاحق في القصيدة وتبرز من مقطع إلى مقطع ، فمن فهم يمثلون ضمير المتكلم مع أنهم غائبون عن ظاهر النص وعنوانه . ومن هنا فإن صراع انصفات يأخذ بالمواجهة منذ اللحظة الأولى :

احملوا أسماءكم ، وانصرفوا واستحبوا ساعاتك من صور ، كي تعرفوا و أسرقوا ماشئتم من صور ، كي تعرفوا إنكم لن تعرفوا كيف يبني حجر من أرضنا سقف السماء .

هنايبدأ الكشف والتعرية ، فهؤلاء (المارون / العابرون) يستندون على علاقة مفصولة مع أساسيات الوجود المعاشي . وأول حالات الانفصال تقع مابين الاسم والمسمى ، مابين الدال والمدلول . وهذه عادة تقوم في الأعيان البشرية على علاقة عضوية ، فصلاح الدين يظل هكذا في كل اللغات وفي كل الأزمان ، ولن نعرف الرجل إلا بإسمه هذا . والإسم هنا علامة عليه ترتبط به ارتباطا عضويا (لا ينفصل) . بينها علامته الجنسية (رجل) سيمسها التغيير من لغة إلى أخرى ، ومن مرحلة من مراحل حياته إلى أخرى (من طفل إلى شاب إلى رجل إلى كهل . . . الخ ) في حين يظل اسمه واحدا ثابتا . أما أولئك المارون فإنهم لا يتصفون بهذه الصفة البشرية ، ولذا فإن أسهاءهم مفصولة فإنهم لا يتصفون بهذه الصفة البشرية ، ولذا فإن أسهاءهم مفصولة عنهم ، ومن أجل ذلك راح الشاعر يدعوهم لأن يحملوا هذه الأسهاء ويلملموها كالمتاع ثم ينصرفون : (احملوا أسهاءكم ، وانصرفوا) .

ومثلها أنهم منشطرون من الداخل بانفصال الاسم عن المسمى فإنهم - أيضا - مفصولون عضويا عن (الوقت)، وساعاتهم لا تملك وقتا ولا ترتبط بوقت خاص بها . ذاك لأن الوقت يخص (نا) . وساعاتهم - إذًا - دخيلة على وقت (نا) . ومن كان هذا شأنهم وتلك صفتهم فإنهم لن يملكوا من الأشياء سوى (صورها) والصورة هي ظل الحقيقة ، وليست الحقيقة . مما يعني أنهم قوم بلا حقيقة منذ أن كانوا بأسهاء مبتورة العلاقة أي بلا أصول ومنذ أن كانوا لا ينتسبون إلى وقت ، مما أفضى بهم إلى مجرد عابرين / مارين ليس بيدهم سوى أن يسرقوا الصور . ومن قبل سرقة

الصورة فمعنى ذلك أنه عاجز عن امتلاك الواقع ولسوف يعرف انه لن يعرف . وهذه هي غاية الضياع لهؤلاء المتجردين من الحقيقة ، كما تقول الدلالة العامة لهذا المقطع : تجرد المارين من الحقيقة ، من خلال انفصالهم عن مساهم وعن الوقت وعن الواقع ( نقيض الصورة ) .

وفي مقابل هؤلاء المارين نجد (الباقين) الذين ينتسب إليهم الوقت (وقتنا) والأرض (أرضنا) ، وبما أنهم كذلك أصحاب وقت وأصحاب أرض فإن صفتهم تتعمق في المكان من خلال انتساب الحجر إليهم ومشاركته لهم في البناء (كيف يبني حجر من أرضنا سقف الساء) . ومن هنا انطلق صوتهم في المقطع الرابع معطيا هذه النتيجة :

فلنا في أرضنا مانعمل.

ويفضي ذلك إلى إدخالهم إلى أعهاق الزمان وتعميقهم فيه مثلها تعمقوا في الأرض ، فنقرأ بعد ذلك :

ولنا الماضي هنا ولنا صوت الحياة الأول ولنا الحاضر ، والحاضر ، والمستقبل ولنا الدنيا هنا .. والآخرة .

ويبدو الصوت الشعري قاطعا في ثقته بامتلاك الماضي وامتلاك المستقبل والدنيا وارتباطها جميعا بالمكان من خلال تكرار الظرف المكاني ( هنا ) ، ولكنه حينها يشير إلى الحاضر يشعر بأن هذا الحاضر ليس مملوكا له ملكية قاطعة مثل ملكيته للأخريات ، ولذا فإنه يؤكد على الحاضر بأن يورد الإشارة إليه مرة تلو أخرى فيعطف هذا الحاضر على نفسه ( الحاضر

والحاضر) بما يعني أن ذلك هو موضع الصراع والمداولة الانفعالية ، ويكرر لذلك إشارة الملكية (ولنا) أربع مرات في أربعة أبيات ، وهي تتكامل مع مجمل إشارات الملكية المترددة في النص اثنتي عشرة مرة (لنا / ولنا / فلنا) مثلها تتردد إشارات الإضافة (نا) محتوية للوقت والأرض والبحر والقمح والملح والجرح وفي هذا ترجمة لحقيقة هؤلاء الباقين في مواجهة المارين العابرين ليكون الفارق القاطع بين الوجودين متمثلا ومنطلقا في قوله :

ولنا ماليس فيكم وطن ينزف شعبا ينزف وطنا يصلح للنسيان أو للذاكرة.

هذا هو الفاصل مابين الوجودين ( لنا ماليس فيكم ) . إن ماهو ثابت لنا هو بالضرورة سنفي عنكم ، فالثابت لنا هو الوطن الذي ينزف شعبا .

وهذا الشعب ليس ناتجا سلبيا لذلك الوطن فهو شعب يأتي عن نريف ، وهذا النزيف نفسه يتمخض عن نزيف آخر يصدر عنه وطن ، فنحن والوطن نزيف ينزف . والحاصل من ذلك النزيف المزدوج هو هذا الكائن الحي الذي يصلح للنسيان مرة وللذاكرة مرة أخرى . ولا يصلح للنسيان إلا ماهو مادة صحيحة للذكرى حينها يحدث تبادل الوظائف وتفاعلها ، فالوطن ينزف شعبا ، والشعب ينزف وطنا ، وهما معا صالحان للنسيان ، وهما - أيضا . صالحان للذاكرة في الوقت نفسه . وهذا ماليس فيكم إذ إنكم لا تصلحون للنسيان ، مما يجعل هؤلاء المارين خارج اطار الذهن البشري ، لأنهم بلا مسميات منذ أن ابتذلت أسهاؤهم على

قارعة الزمن ، ولم يعودوا صالحين للنسيان . ولو صلحوا للنسيان لأمكن تذكرهم وسيدخلون حينئذ إلى الذاكرة ، ولكنهم غير صالحين لذلك .

والنسيان هنا معناه التذكار ، لأننا لا نقول عن الشيء إنه ( منسي ) إلا إذا نحن تذكرناه ، ومجرد اتصاف الشيء بهذه الصفة يقتضي حضوره واسترجاعه ، فإذا قلت نسيت فلانا فهذا معناه تذكرت فلانا ، لأنه قد حضر في الوجود الذهني ، ومن هنا فإن ( الوطن ) عند محمود درويش صالح للنسيان لأنه مادة من مواد الذاكرة ، ونسيانه لا يفضي إلى زواله ولكن ذلك يحيله إلى مرجعية موثقة تمكنه من الحضور في أية لحظة نشعر بفقدانه فيها . وإعلان النسيان هو بمثابة الإعلان عن فقداننا للشيء ومن ثم شروعنا في البحث عنه ، وهذا ما يفعله هذا النص : إنه يعلن حالة النسيان فيشرع بالاستذكار . وهذا ما لا يقوى على ذلك لأن الماضي العابرون ) ولكن ( الباقين ) هم وحدهم من يقوى على ذلك لأن الماضي العابرون ) ولكن ( الباقين ) هم وحدهم من يقوى على ذلك لأن الماضي فم ، وهم المستقبل . ومن ملك هذين فلابد أنه سيمتلك الحاضر . وهذا ماجعل الشاعر يكرر كلمة الحاضر دون الماضي المقطوع به أو المستقبل المملوك بكل تأكيد .

米辛辛

٢-٢ تلك دلالات يموج بها النص ويظهرها مكشوفة فوق سطحه ، ولكنها من هذا التكشف تفضي إلى مايمكن أن نسميه بالحقيقة النصوصية ، وهي أن النص هذا يتحرك من خلال إثبات المنفي ونفي المثبت بدءا من جملة العنوان : عابرون في كلام عابر ومايقابلها وهي الجملة النقيض : باقون

على لغة باقية . ثم ماتجده في النص من تتابع متواتر لهذه المعادلة ، حسب الجمل التالية :

ولنا ماليس يرضيكم هنا: حجر .. أو حجل

فلنا ماليس يرضيكم: لنا المستقبل

فلنا ماليس يرضيكم هنا ، فانصرفوا ولنا ماليس فيكم : وطن ينزف شعبا ينزف وطنا يصلح للنسيان أو للذاكرة .

تلك هي معادلة التضاد التي تنفي وتثبت في آن واحد ، وكل ماهو ( لنا ) فهو ليس ( لكم ) ، وهو أيضا ( ليس يرضيكم ) . ومن هنا فإن النص قد أى كله متحركا من خلال إثبات ( الملكية ) والانتهاء للأرض والموقت ، ونفى ذلك كله عن ( المخاطبين ) .

ومنذ أن أصبح الوقت وأصبحت الأرض عضوا مضافا فإن المضاف إليه قد صار هو المتكلم ، وظل يتكلم من خلال النص بصوت واحد هو صوت الجهاعة ، وفي مقابل ذلك ظل (المارون / العابرون) لا يتكلمون وإنما يستقبلون القول فقط . وظلوا مادة للكلام وموضوعا للكشف والتعرية ولكنهم محرومون من حاسة النطق ، مما يجعلهم خارج النص وإن كانوا فيه ، وخروجهم عن النص وعدم فاعليتهم فيه هو ماجعل الشاعر يصف كلهاتهم بأنها عابرة ، ومن صارت كلهاته عابرة فهو بالضرورة عابر ، لأن اللغة هي الوجود الفعلي في النص ، فإذا تحول هذا بالضرورة عابر ، لأن اللغة هي الوجود الفعلي في النص ، فإذا تحول هذا

الوجود إلى عبور فهذا معناه زوال الموجود ومروره ـ كما يقطع النص ـ ومن هنا فإن ماثبت نصوصيا يتحقق بعد نفي النقيض ( ولنا ماليس يرضيكم هنا ، فانصرفوا ) . والانصراف حتمي لأن العابر والمار لابدأن يؤول إلى انصراف مها مكث .

\*\*

هذه وقفة سريعة على دلالات النص رأيتها ضرورية ، ولسوف أتعرض لمسائل أخرى تتعلق بالقصيدة وقضيتها وتحولاتها في المقالات القادمة إن شاء الله .

# من الفعلي إلى الممكن

منذ أفلاطون وأرسطو والنقد العالمي مشغول بمسألة العلاقة مابين النص والواقع ، ومدى تناظر هاتين البنيتين ، محاكاة أو تقابلا أو تقاطعا أو تجاوزا ، حسب توجهات المدارس والرؤى المختلفة حول وظيفة النص وحول ( ماهيته ) . ولقد طغت النظرة النصوصية على توجهات النقد العربي القديم ، حيث شاع مبدأ الفصل مابين النص والواقع الفعلي المكاتب ، ولذا فإن الشاعر لا يقع عليه الحد فيها قال في شعره ، كها أن المجاء الشعري ظل سائدا طوال فترات الثقافة العربية منذ الجاهلية حتى المصور الإسلامية ولم يحدث أن تعرض شاعر من شعراء الهجاء لأي عقاب انتقامي بسبب من شعره مهها كان الهجاء بذيئا وجارحا . وأقوال ومفكرين - ولن أستطرد في هذا تاركا التفصيل لوقفة أخرى غير هذه الوقفة - . ولكن أقول هاهنا إن التناظر مابين النص والواقع ظل سؤالا كبيرا في النقد الغربي وظلت الإجابات عليه تترى بصورة متباينة ومثرية . ولا ريب أن كل إجابة منها ستظل منظورا فكريا مجردا يفيدنا في التأمل والنظر ، ولا يتحول إلى تصور نقدي إلا حينها يصطدم بنص ما . وهذا والنظر ، ولا يتحول إلى تصور نقدي إلا حينها يصطدم بنص ما . وهذا والنظر ، ولا يتحول إلى تصور نقدي إلا حينها يصطدم بنص ما . وهذا والنظر ، ولا يتحول إلى تصور نقدي إلا حينها يصطدم بنص ما . وهذا والنظر ، ولا يتحول إلى تصور نقدي إلا حينها يصطدم بنص ما . وهذا

هو ماأجدني فيه اليوم ، وأنا أهم بالوقوف وقفة الموازنة بين ( عابرون في كلام عابر ) و ( بطاقة هوية ) وكلاهما لمحمود درويش .

ولقد جرتني هذه الوقفة إلى استدعاء ماطرحه بعض النقاد في التفريق مايين نوعين من الوعي النصوصي ، أحدهما الوعي الفعلي والآخر الوعي الممكن ، حيث يكون الفعلي حينها يصدر النص عن تصوير مباشر للحس الحادث في بيئته ، أما الوعي الممكن فيتحقق إذا استطاع النص تحويل ذلك الحس إلى تصور تخييلي يكسر حدود الواقع الفعلي ويدخل إلى آفاق ( المابعد ) و ( الماأشمل ) فيصبح الخاص عاما والذاتي جماعيا . هذه رؤية نقدية طرحها عدد من النقاد ، وترددت في كثير من الكتابات النظرية والإجرائية ، ولقد لمست الفكرة تمثل أمامي متصدرة نظرتي في قصيدتي درويش هاتين ، حيث وجدت أن ( بطاقة هوية ) تتحرك وتصدر عن وعي فعلي يتحكم فيه الحس الخاص بمعضلة الذات والهوية ، ويقف النص عند هذا الحد من دون أن يلامس مشارف ( الوعي الممكن ) . وهو نص يتحرك على جملة أساسية هي : سجل أنا عربي .

وتتكرر هذه الجملة . وفي كل مرة من هذه المرات تأتي فاتحة لمقطع شعري يبدأ منها ويتمدد ليتتهي بجملة أساسية رديفة هي : فهل تغضب ؟ وأقتبس هنا المقطع الأول لأجعل القاريء شريكا لي في تمثل النص :

سجل انا عربي ورقم بطاقتي خمسون الف واطفائي ثمانية

## وتاسعهم ..سياتي بعد صيف فهل تغضب ؟ .

ويتلو ذلك خمسة مقاطع كلها تبدأ من جملة ( سجل أنا عربي ) وتنتهي في ثلاثة منها بجملة ( فهل تغضب ) مما يجعل النص مركبا من هذا الصوتيم :

# سبجل أنا عربي ، فهل تغضب ؟ وسهات هذا العربي تتفتح في النص كالتالي : أنا اسم بلا لقب

جذوري قبل ميلاد الزمان رست وقبل تفتح الحقب

وميزاتي

على رأسي عقال فوق كوفية وكفي صلبة كالصخر تخمش من يلامسها .

وعنواني :

أنا من قرية عزلاء .. منسية شوارعها بلا أسماء وكل رجالها في الحقل و المحجر

فهل تغضس ؟

وفي معمعة التعريف وكتابة الهوية يأتي سؤال متوتر: فهل ترضيك منزلتي أنا اسم بلا لقب

وغاية الحدث هي خاتمة القصيدة :

حذار .. حدار .. من جوعي ومن غضبي !!

هذه بطاقة الهوية في السؤال عما يغضب ، وهذا العربي الذي لا يملك أية صفة منذ أن كان باحثاعن ( وجود ) هو مجرد وجود . وكلمة عربي هنا هي الهوية وهي الاسم وكونها إسها معناه أنها هي ذلك ( النوجود ) المنشود ، ولذا تكررت خس مرات من أجل تأكيد اسميتها وتحقيق وجودها ، وأيّد ذلك ترداده جملة ( أنا اسم بلا لقب ) مرتين ليؤسس جملة ضمئية متلاحمة هكذا :

أنا عربي أنا اسم أنا وجود

فلكي يكون وجودا لابد أن يكون اسها ولكي يكون اسها لابد أن يكون عربيا ، وكون العروبة اسها هو ارتفاع بها إلى مستوى الثبات والتلاحم العضوي . وهدا استوجب نفي كونها لقبا ، لأن من شأن اللقب عدم الثبات . أما الإسم فثابت ، كذلك جاءت كلمة عربي خبرا لمبتدأ وهذا المبتدأ هو الضمير الأول ( أنا ) ، ومن شأن الخبر أن يمنح المبتدأ وجودا ،

إذ لا قيمة لمبتدأ بلا خبر .

كها أن كلمة عربي جاءت غير معرفة بـ«ال» فها يعني أن ( أنا ) جزء من الخبر .

فالمتكلم جزء يسعى إلى الدخول إلى كل يشمله . وهذا الكل يتجسد في كلمة (عربي) . ومن هنا تصبح هذه الجملة صورة لحسّ خاص يمثل واقعا فعليا لا يزاحمه أى واقع آخر مهما كان ذلك الواقع ، فالقيمة الأولى والأخيرة هي للهوية العربية التي صارت \_ في هذا النص \_ اسها لا تزاحمه الصفات ، ولا يشترك فيه شريك حتى وإن كانت قرية الشاعر ، التي بادر النص بحرمانها من شرف الاشتراك بالاسم (شوارعها بلا أسهاء) ، النص بحرمانها من شرف الاشتراك بالاسم لأن ذلك كله من حق (الأنا) وحدها . والشاعر \_ هنا \_ مشغول بالهوية الأساس وهي هوية جوهرية لا يسمح لسواها بمشاغلته عن الغاية الأولى : أنا عربي .

#### \* \* \*

تلك الهوية الوجود ( الاسم ) هي مايسبب الغضب ، فهي - إذًا - موضع الخصام أمام الآخر . وهو آخر ظل غائبا عن النص وظل محروما من النطق . وهذا الصمت الذي يطبق على ( الآخر ) هو سمة دلالية تسود في شعر محمود درويش وتمتد إلى نصه ( عابرون في كلام عابر ) ، وهذه هي صفة المشاكلة الوحيدة مابين النصين ، حيث صار الفعل حقا

خاصا بالذات الشاعرة وماتمثله من حسَّ شمولي ، يتساوى في ذلك الواقع الفعلى مع الواقع الممكن .

وحينها أقول الواقع الفعلي فإني أعني به نص ( الهوية ) ومايجسده من دلالات ، وهي دلالات تقف عند حدّ ( الوجود الأولى ) المقنن بكونه ( عربيا ) وإذا تحقق له هذا الاسم فتلك غاية النص ونهايته أيضا .

أما النص الآخر (عابرون في كلام عابر) فإنه يتجاوز ذلك الحد الأولي ليتحول إلى مستوى اختراقي يداهم الآخر/ المخاطب، ويعريه من الوجود (احملوا اسهاءكم وانصرفوا). ونحن لو قرأنا هذه الجملة في مقابل تداعياتها من النص الهوية كالتالي: '



حيث نجد الاختلاف والمفارقة بين جملة (أنا عربي) وهي جملة محايدة لأن ثباتها لا يستوجب نفي نقيضها من الوجود الفعلي ، ويكفي أن يكون المقابل ليس عربيا ، ولكنه سيظل بوجود جوهري محاثل ، أما جملة (احملوا أسهاءكم وانصرفوا) فهي تطور دلالي يتجاوز جملة (أنا اسم بلا لقب) حيث الأخيرة نقرر وعيا فعليا بينها السابقة تشير إلى وعي ممكن . ويكون التناظر بين الجملتين قائها على تحويل الهوية من مجرد إثبات لها

وللاسم إلى اقتحام فاعل يصدر الأمر على المارين بالانصراف تحقيقا لدلالة المرور والعبور لأنهم منفصلون عن أسمائهم ( عن وجودهم ) .

ويتعاضد مع ذلك مفارقة أخرى مماثلة بين جملة ( فهل تغضب ) التي وردت ثلاث مرات في نص ( بطاقة هوية ) ورديفتها جملة ( فهل ترضيك منزلتي ) ، وهي جمل تتحرك بعص الوعي الفعلي ، وبين جملة ( ولنا ماليس يرضيكم هنا ) التي وردت في عدد مماثل ( ثلاث مرات ) في قصيدة ( عابر ون في كلام عابر ) وهي تحول يتجاوز فعلية الوعي إلى اختراق الآخر وتحديه بدلا من استرضائه مما يؤسس وعيا ممكنا يبشر النص يتحقيقه .

ويأتي التحول الأشد فيها بين صوتيمي النص ، وهما :

١ ـ سجل أنا عربي ( خمس مرات ) .

٢ ـ أيها المارون بين الكلمات العابرة ( ست مرات ) .

وكل واحدة منهم هي الأساس المدلالي والنواة النصوصية ( = الصوتيم ) لنصها الواردة فيه ـ كها سبق أن ذكرنا ـ ومن هنا فإن المفارقة بينهما هي بمثابة التهايز فيها بين النصين .

وأجل درجات الافتراق هو في قدرة الجملة الثانية على استدعاء نقيض حي يتحرك داخل النص ويؤسس دلالة اختراقية تعاكس الدلالة الماثلة وتؤزمها تأزيما يقوي النص ويفتح انعكاساته الإيحائية وهذا ماولد جمل الملكية في النص - كها ذكرنا أعلاه - .

كما أن الجملة الثانية اعتمدت على إشارات تمعن في سلب سيأت

الوجود عن الآخر / المخاطب ، من خلال تحديده بالمرور وتحديد وجوده اللغوي بالعبور . بينها الجملة رقم (١) لا تمس سوى الذات بأن تسعى إلى إثباتها : أما السيادة فتظل للآخر لأنه هو الذي يسجل أى أنه هو مالك اللغة .

#### \* \* \*

ذاك سياق متداخل مابين النصين يفضي بنا إلى التعرف على شاعرية قصيدة ( عابر ون في كلام عابر ) من خلال علاقتها بسياقها الخاص الذي أخذنا مثالا له قصيدة ( بطاقة هوية ) لأن القصيدتين تتحركان في قطب دلالي متداخل ، مما يجعل فهم الأخيرة مرتبطا بالأولى ومنعكسا عليها .

وبما أن الشعر هو في أثره وليس في مضاميته فإننا سنقف عند ( أثر ) النص في المقالة القادمة \_ إن شاء الله \_ .

# النص ولالأثر

يقول الشيخ الرئبس ابن سينا عن حالات الشعر عند العرب ( وكانت العرب تقول الشعر لوجهين : أحدهما ليؤثر في النفس أمرا من الأمور تعد به نحو فعل أو انفعال ، والثاني للعجب فقط ) .

إن ابن سينا يشير هنا إلى وظيفتين من وظائف اللغة إحداهما الوظيفة التنبيهية ، وذلك حينها تكون وجهة الرسالة اللغوية تهدف إلى إحداث الفعل والانفعال لدى المتلقي بأن تؤثر في نفسه وتحركها نحو مابعد النص وهو : الفعل . أما الأخرى فهي وظيفة جمالية غايتها العجب حسب عبارة الشيخ الرئيس ، وهي مانسميه في مصطلحاتنا المعاصرة بالشاعرية حيث تركز الرسالة على نفسها وتفضي بذلك إلى المستوى الجمالي الشاعري للغة حسب مقولات ياكوبسون .

أقول هذا قاصدا ربط موضوعاتي ببعضها حيث نلامس ماأشرنا إليه من قبل من كون قصيدة محمود درويش ( عابرون في كلام عابر ) تتحرك باتجاه الوظيفة التنبيهية في اللغة ، وهي مايعادل الوجه الأول في مقولة ابن سينا لأن هذه القصيدة تسعى لتؤثر ( في النفس أمرا من الأمور تعد به نحو

فعل او انفعال ) . ولهذا فإنها تتوجه إلى المخاطب ( المنادى ) بكم محتشد من أفعال الأمر التي تحاصر هذا المخاطب وتجبره على الفعل والانفعال :

> أيها المارون بين الكلمات العابرة احملوا أسماءكم وانصرفوا واسحبوا ساعاتكم من وقتنا وانصرفوا واسرقوا ماشئتم من صوركي تعرفوا إنكم لن تعرفوا كيف يبنى حجر من أرضنا سقف السماء.

هذه الأوامر: احملوا/ انصرفوا/ اسحبوا/ انصرفوا/ اسرقوا/. خسة أوامر متتابعة تتفجر داخل النص لتلغي كل أنواع الأفعال الأخرى، حتى إذا جاء الفعل المضارع (تعرفوا) في البيت الرابع لاحقه البيت الخامس لكي يلغيه ويلغي مفعوله:

## كي تعرفوا أنكم لن تعرفوا

إنها معرفة تكشف عن اللا معرفة ، مما يجعل الفعل يلغي نفسه فلا يكون للمضارع من أثر سوى إلغاء الأثر ، ومن هنا فإن الأمر بأفعاله الخمسة هو صاحب السيادة والسلطان وهو صانع الأثر ومحدث الفعل والانفعال ولذا سادت أفعال الأمر في سائر مقاطع النص . . ومن شأن فعل الأمر أن يجعل الفاعل مفعولا به ، لأن الفاعل فيه ينفذ إرادة المتكلم

ومن هنا فإن الفعل والانفعال الناتجين عن النص هما إرادة الشاعر ينفذها الآخر .

وهذا هو المدخل الذي به نستطيع قراءة قصيدة درويش هذه من حيث ماأحدثته من أثر على الاسرائيليين ( العبرانيين / العابرين ) الذين بادروا إلى ترجمة هذه القصيدة أربع ترجمات على الأقبل ونشرتها الصحف الاسرائيلية ، فثارت بعد ذلك ثائرة الاسرائيليين وتوالت المقالات والمعارضات ضد القصيدة وتكلم إسحاق شامير بانفعال متشنج في الكنيست وهاجم القصيدة والشاعر والفلسطينيين ومنظمة التحرير ، وتابعه في ذلك كتاب مشهورون من كتابهم مثل ياثيل لوتان وعاموس كنعان مثلها ضج صجيج زعهاء كافة أحزاب إسرائيل المعتدل منها والمتطرف ، ومن الصفات التي أسبغوها على القصيدة ماقاله لوتان :

( إنها قصيدة مجنونة ، خالية من الذكاء ومغيظة ) . ولقد رد عاموس كنعان على القصيدة بتشنج وفزع مؤكدا على ( إشارات ) محمود درويش حول الأسهاء والقمح ولم ينس كاتب آخر أن يشير إلى المدافع والصواريخ وأنها جاهزة لضرب كل القصائد والمتظاهرين .

وأخيرا أصدر الأديب المغربي عبداللطيف اللعبي كتابا بالفرنسية عن هذه القصيدة وقضيتها عنوانه (محمود درويش: فلسطين وطني: قضية قصيدة) - هذه المعلومات عن عبده وازن، مجلة الناقد ص ٥٩ العدد الخامس نوفمبر ١٩٨٨م -

ولقد ذكرت هذه المعلومات لأنها تصور لنا ( الأثر ) الذي فعله هذا النص ، وهو أثر انفعائي تساوت فيه درجات الانفعال من حيث بلوغها أقصى الغايات لدى كل المستقبلين ، وذلك بالرغم من اختلاف الترجمات وتنوعها مستوى وأداء وتعددا ولكن الأثر ظل واحدا : قويا وفاعلا ، وهذا مانعنيه بقولنا إن النص هو بأثره وليس بمضمونه ، ومدخلنا لقراءة أى نص أدبي يجب ان يكون من خلال ذلك الأثر الذي به يتحقق ( الفعل والانفعال ) أو ( العجب ) حسب تعبير الشيخ الرئيس .

والأثر يتحقق من خلال نظرتنا إلى النص على أنها توظيف للغة توظيفا نوعيا كيفيا بما أنها في حالة الإنشاء النصوصي تمثل دالا حيًّا متحركا يفعل فعله لأنه ذلك الدال وليس لأنه مدلول مضموني محدد .

من هنا لا يجوز لنا \_ نقديا \_ أن نحكم على قصيدة محمود درويش هذه من خلال وضعها في ترجمة ما . ذلك لأن الترجمة هي بالضرورة تنازل متواتر عن مستويات النص الأدبي مثلها هي تجريد لها من حالاتها اللغوية الإبداعية . ولقد أفتى لنا شيخنا أبو عثمان الجاحظ باستحالة ترجمة الشعر ، وقال، الإيطاليون إن كل مترجم خائن ، وذلك لأن الترجمة إذا التزمت بشروط الأصل فإنها ستهبط بمستوى أدبية المنقول ، أما لو غض المترجم طرفه عن شروط النص فإنه قد يأتي بنصوص راقية أدبيا لكنها تختلف عن الأصل وتفارقه ، كها يقال عن نرجمة فتز جيرالد التي أصبحت أرقى من الأصل لكنها لا تمثله \_ حسبها يذكر العارفون باللغتين الانجليزية والفارسية \_ ومثل ذلك يقال عن ترجمة أحمد رامي للخيام من حيث جمالها ورقيها مع بعدها عن الأصل . وهذا كله عمل مفيد وممتع ولكنه خيانة وحسب تعبير الطليان . وفي مفهوم النقد يكون الحكم على النص من خلال حسب تعبير الطليان . وفي مفهوم النقد يكون الحكم على النص من خلال التراجم هو من باب سوء التصور المفضى إلى سوء الحكم .

ولكي نتصور المسألة بجلاء فلنقرأ ونترجم المقطع التالي :

So that he could tell me:

«my master is not at home»
for sure his master is at home
But he became a coward
when he realized I was pregnant

هذه خسة أبيات أضع مقابلها العربي مترجما كالتالي:

لكي يستطيع أن يقول في :
« مولاي ليس في المنزل »
قطعا إن مولاه في المنزل
لكنه أصبح جبانا
حينما أدرك أنى كنت حاملا .

هذه ترجمة مخلصة للنص الانجليزي أعرضها في مقابلة مع أبيات نزار قباني التي يقول فيها:

ليقول لي :

« مولاي ليس هنا » مولاه ألف هنا لكنه جبنا لما تأكد أنني حبلي وماذكرته من نص انجليزي ليس سوى ترجمة لقصيدة نزار قام بها استاذ جليل وعالم مشهود له بالعلم والمعرفة هو الدكتور منح خوري وشاركه في مجمل العمل الدكتور حامد القار (Algar) والأخير مستشرق أسلم . وكلا الرجلين من جامعة كاليفورنيا ـ بيركلي . وعلمها بالعربية والانجليزية ليس موضع سؤال . وقد نشرا معا مختارات من الشعر العربي الحديث مترجما عام ١٩٧٤ نشرته جامعتها .

ولكن علمهما باللغتين لم يغن شيئا أمام أدبية النص . وذلك لأن أخطر ما في هذا المقطع هو كلمة ( هنا ) ثم تحولها إلى ( ألف هنا ) وماعدا ذلك فلبس بذي بال مثل بال هذا التحول . ولو تأملنا النص لرأينا أن التأزم فيه هو في سؤال المكان « هنا » الذي ورد منفيا في البداية :

## مولاي ليس هنا.

وهي جملة اعتراضية تحمل ضميرا دخيلا على النص لأن المتكلم فيها ليس هو المتكلم في النص مما يهدد بدخول صوت جديد يلغي صوت المتكلم الأصلي وينفيه : ولكن الصوت الأصلي يبادر صارخا :

## مولاه ألف هنا.

وبذلك يعود الصوت مسيطرا وقويا ومتوترا وهو توتر يبلغ حدّ النجاوز والانكسار فتصبح الـ (هنا) ألفا . والعادة اللغوية في الظرف أنه لا يُعدولا يتعدد ، ولكن هذا النص يكسر القاعدة ويفجر لحظة التوتر ويؤزم الدلالة منذ أن انحرف عن كل ماهو منتظر ومفهوم . وهذا التغير والانحراف هو سر حيوية هذا المقطع وانفعاليته المتفجرة ، وكأن النص

يصرخ في وجه القاريء مما يجعل القاريء أيضا يصرخ منفعلا بالتص مع هذه الجملة الصارخة :

### مولاه الف هنا .

التي جاءت لكسر الجملة السابقة (مولاى ليس هنا). وحاولت إحلال الإثبات محل النفي . والعادة أن النفي أقوى وأبلغ لاسيها أنه هنا هو السابق وإحساس الشاعر بضعف الإثبات أمام النفي هو ماجعله يعزز الجملة بهذا الهول العددي (ألف هنا) لكي تقوى على مكافحة جملة النفي وتجاوزها . وهذا هو سر جمال هذا المقطع . ولكن الترجمة لم تدرك ذلك ولم تقف عنده ، بل إنها ألغت كلمة (هنا) وأحلت محلها كلمة منزل ، فأضاعت بذلك جمال النص وقتلت فاعليته . ولنقار ن الآن بين ماهو في الأصل وماهو (في) الترجمة :

« مولاي ليس هنا » مولاه ألف هنا

مولاي ليس في المنزل قطعا إن مولاه في المنزل

شتان مابين النصين . على أن الفارق ليس في المضمون ، ولا ريب أن المضمون واحد ، وهذا ماخدع المترجمين ، وإنما الفارق هو في العلاقة مابين الدال والأثر ، وهي علاقة تختلف عن تلك التي تقوم مابين الدال

والمدلول. ذاك لأن الأخيرة تتحقق في أى مجموعة كلمات تعطي نفس المعاني المقصودة ، وهذه على لغة التوصيل والإبلاغ التي يكون المدلول فيها هو المقصود ، ويكون الدال وسيلة لبلوغ تلك الغاية . وكلمات مثل ( مكة ) و ( بكة ) و ( أم القرى ) يقصد بها موضع واحد ، ومن هنا فإن واحدة منهن تكفي عن مرادفاتها لتحقيق العلاقة مابين الدال والمدلول وإحداث الإبلاغ .

أما في حالة قصدنا للعلاقة بين الدال والأثر فإن كلمة ( مكة ) لا تغني عن كلمة ( أم القرى ) لأن لكل واحدة منها أثر ا يختلف عن الأخرى . ولسوف نجانب الصواب لو وضعنا إحداهما موضع أختها وطلبنا الأثر ذاته دون تغيير .

هذا هو ماجعل ترجمة خوري والقار مجانبة للصواب لأنها تطلب نفس الأثر من خلال دوال مختلفة ، وهوشيء غير ممكن لأن كلمة (هنا) وكلمة (ألف هنا) تولد أثرا يختلف عن ذلك الذي تنتجه كلمة (منزل) خاصة أنها كررا الكلمة من دون تحولات ، مع أنها في الأصل قائمة على التحول والانحراف .

هذا يجعلني أخلص إلى القول إن الترجمة ليست سوى تفسير فردي للنص ، وهي بذا تمثل قراءة واحدة من مجموعة قراءات ممكنة ، وحينها نترجم فإننا لا نملك أن نقدم غير احتهال قرائي واحد لا يرتبط بالأصل إلا من خلال هذا الاحتهال المفرد . وهذه هي العلاقة الوحيدة مابين النصين الأصل والمترجم ثم يفترق كل واحد منها عن الأخر \_ بعد ذلك \_ ليؤسس لنفسه احتهالات قرائية أخرى متباينة ، وقد يحمل النص المترجم ، بل إنه

سيحمل حتها احتهالات قرائية لا تمت إلى النص الأصلي بصلة . ولو جربنا ذلك على النصوص المترجمة وقارنا بين الأبعاد القرائية ودلالاتها فيها بين الأصول والمنقولات ثم مفارقاتها لوجدنا شيئا يذهلنا من شدة تباعده وتباينه بناء على اختلاف العلاقة مابين الدال والأثر \_ كها قلنا \_ .

ومن هنا فإنه لا يجوز لنا أبدا أن نحكم على قصيدة محمود درويش هذه من خلال ترجمتنا لها ولكن الحكم ينطلق من خلال (أثرها) في نفس متلقيها . ولا ريب أن القصيدة ذات أثر بالغ يشهد عليه مانقلناه من ردود إسرائيلية عليها . وهي ردود كانت تمثل استجابة قرائية لما هو منقول إليهم من تلك القصيدة . والنص العبري لها يحمل إشارات ذات دلالات مؤثرة على الاسرائيلين بدليل تلك الردود . ولا ريب أن الشاعر كان مندفعا نحو هذه الإشارات التي تنشأت في نصه لتكون دوال تحمل طاقة تنبيهية عالية تؤثر في نفس المتلقي نحو فعل وانفعال غير محدودين . ويكفيها شاعريا أنها قصيدة قادرة على كل هذا الفعل وأن إشاريتها أبلغ من إخباريتها . أو فلنقل إن (أثرها) أقوى من مضمونها . وكفي .

# ملاحظــة أو لى :

لم ألم الذين اشتكوا من عدم وضوح مقالتي السالفة ( من الفعلي إلى الممكن ) ولم أكن من جناة ذلك علم الله ولكن المقالة نزلت في الجريدة مثقلة بأخطاء لم تكن من صنع يدي منها أن كلمتي ( عربي ) و ( غربي ) تبادلتا الموقع مرارا . ومنها أن أسطرا سقطت . ومنها تحريفات نحمية لم تكن في المسودة . ولا أقول إلا سامحك الله يا ( صفيف الرياض ) وكأني بالمساجلة بينتا قديمة منذ أزمان يوم حليمة ، أقصد منذ أيام ( انتهت ) تلك

الأسطورة الجميلة التي صنعها الصفيف وتركني أجني ثهارها منذ ذلك الحين . ولعل هذا يدخلني الآن في هدنة مع الصفيف العزيز .

### ملاحظــة ثانية :

حينها أفرغ من الحديث من قصيدة محمود درويش سوف أقف بعض وقفات مع الدكتور سعد البازعي ـ إن شاء الله ـ وأقول للدكتور : لك ماتريد حبا وكرامــة .

告条条

# حينما كانت اللغن تتكم

هناك جملة تردكثيرا وتتردد على لسان (قلم) أبي العباس المبرد وغيره من أسلافنا يحيلون فيها إلى تصور شعبي قديم يرمي في بعده الخيالي إلى إسباغ (اللغة) على الأشياء، ويصنعون بذلك حوارا متخيلا يجعل غير الناطق ناطقا فيقولون قال الضب وقال الحجر وقالت الشجرة وذلك: (أيام كانت الأشياء تتكلم).

هذه هي جملة المبرد ينقلها عن الأعراب وتخيلاتهم عن الأشياء . وليست هذه الجملة تعبيرا مجازيا ، ولا يمكن أن نأخذها هذا المأخذ لأن تحويلها إلى ( المجاز ) يلغي فعلها ويلغي الحكاية منها ويقتل حسها الخيالي . ولكنها جملة ذات منطق حقيقي ( غير مجازي ) وإن كانت تقوم على خيال خالص .

ولا ريب أن التصور البشري العام يقوم على هذه الفكرة المتخيلة التي تفترض أن الأشياء في القديم الغابر كانت تتكلم . ولم يكن الأمر خاصا بالأعراب الأوائل وحدهم ولكنه أمر عام ومستمر ولقد كنا غارسه نحن حينها كنا أطفالا صغارا نبتكر الحكايات عن الجهادات ونجعل الجهاد يتكلم

وكنا نردد جملة مماثلة لتلك الواردة عند المبرد فنقول : ( قالت الحصاة \_يوم كل شيء يحكي \_ ) ننطقها بالعامية ونصنع بعدها الحكاية المتخيلة .

وهذا حسَّ عمومي ينطلق من مفهوم أن اللغة ضرورة وجودية لا يتحقق للأشياء وجود إلا باستخدامها والتفاعل بواسطتها . وهذا يمنح علاقتنا مع اللغة بعدا نفسيا يجعلنا نشعر أنها ضرورية لكل فعل مطلوب سواء كان هذا الفعل ضربا من الخيال أم كان ضربا من صناعة الحياة والتاريخ . ولكم كنا نشعر بشيء من الأمل يتحرك في نفوسنا حينها ظهرت علينا الأغنية الجميلة جمال السلاح التي تتردد فيها جملة : ( الأرض تتكلم عربي ) ، حيث جاءت هذه الأغنية بعد هزيمة ١٧ وكانت تضرب في داخلنا وكأنها تحاول إحياء علاقاتنا مع الأشياء التي تخصنا تاريخيا وحضاريا فتجعلها تتكلم ، وتتكلم بالعربي ليتحقق لها الانتهاء الصحيح . وينتعش في نفوسنا حس صغير بالأمل في أن تتحقق هذه الجملة فتتكلم أرض العرب بلغة العرب .

وإن كنت أقول هنا إن الأشياء تتكلم حسب قدرتنا على الخيال الحيّ الذي يقوى على إنطاقها ، فإنني أوحي إلى نفسي بسؤال يفرضه هذا التصور وهو : هل اللغة نفسها تتكلم ؟ ومعنى هذا السؤال هو أن اللغة قد يحدث أن تعجز عن الكلام !! .

هذا افتراض أعنيه وأقصده ، وأزعم به أن لغتنا قد أفضى بها الأمر إلى العجز عن الكلام في مراحلها المتأخرة . ولو شئت يرهانا على ذلك لوجدته ماثلا في كلمة واحدة جربناها في تاريخنا مرتين واستطاعت في الأولى أن تتكلم وعجزت في الثانية عن الكلام . تلك هي هذه : وامعتصماه .

هذه كلمة قالتها امرأة عربية بسيطة وأطلقتها في قرية من قرى الخلافة العباسية لم تكن ذات بال إذا قيست إلى مملكة الإسلام في ذلك الوقت ، ولم تكن المرأة ذات وجاهة معر وفة مما يعني أن الفتاة والقرية لم يكونا على شأن عظيم ولكن الصرخة هي العظيمة ، مما جعلها تسري من تخوم حدودنا الشهالية مع الروم إلى عاصمة خلافتنا في بغداد ، فحطت في بغداد حطوط الزلازل ورجتها رجًا حولها من مدينة البذخ والترف والدعة إلى مدينة للجهاد والاستشهاد ، فانقلبت بغداد في عشية واحدة من سهر المتعة إلى سهر الحمية ، وطار المعتصم بجيشه المؤمن متحديا كل دواعي المتعة والرفاهية وكل مثبطات الهمم من دجل المنجمين وإحباطات المنافقين ، وتكلمت اللغة وجعلت كل شيء يتكلم من بغداد في العراق إلى عمورية وتكلمت اللغة وجعلت كل شيء يتكلم من بغداد في العراق إلى عمورية في الأناضول . ويصرخ الجميع وامعتصهاه فيكون المجد ويكون التاريخ وتبتهج الأمة كلها ، ويقوم شاعرها بتسجيل الحدث في قصيدة أبي تمام الخالدة .

هذه هي المرة الأولى التي جربا فيها تلك الكلمة فوجدناها تتكلم وتفعل مما يعني أن لغتنا ذلك الحين كانت تتكلم .

أما المرة الثانية فإني أترك الشاعر عمر أبو ريشة يبلغنا عنها نسمعه يقول :

ربٌ وا معتصماه انطلقت

ماء أفواه البنات اليتم لامست أسماعهم لكنها

لم تالمس نضوة المعتصم

تعطل فعل الكلمة فتعطلت اللغة وعجزت عن الكلام ، وكل شيء لا يفضي إلى فعل يصبح معطلا وبلا وظيفة ، ولو آلت حال العضو الحيّ إلى وضع تتوقف معه وظيفته فإنه ينتهي إلى الزوال ، كما هي القاعدة العلمية الأحيائية المعروفة . وهذه حال تهددنا وتمس أغلى ممتلكاتنا وأعضائنا الحيوية وهي لغتنا التي نريد من الأشياء أن تتكلمها حتى الأرض والحجر ويتامي الأمة وعواجيزها . ولقد مرّ بنا دهر ونحن على حال الفاقد للغة لأنه يفقد الفعل ، ولا ريب أن سنة الله في عباده تقوم على قاعدة هي أن الله سبحائه لا يغير مابقوم حتى يغيروا مابأنفسهم ـ كما ورد في القرآن الكريم - ومازلنا نعيش في الهزيمة ونجترها حتى قيض الله لنا حجراً . من أرضنا صار يتكلم ، وانتفض هذا الحجر وصرخ بأعلى فعله : وا قدساه فتحولت الأشياء كلها معه وأصبحت تتكلم فالأرض تكلمت بالعرب ( والأمم المتحدة ) تكلمت في جنيف بلغة ذلك الحجر ، والمعجم الانجليزي(١) انتفض مع الحجر العربي ، حتى الشعر ، نعم حتى الشعر غادر كل ترفه ومتعه وجمالياته لينضم إلى لغة الحجر تماما مثلها تحولت بغداد المعتصم من دنيا الرفاه إلى دنيا الجهاد ، يتحول الشعر من دنيا إلى أخرى ليشارك بالفعل وليسعى لجعل اللغة تتكلم . ومافعله الحجر هو تغيير مما في نفوسنا لكي يغير الله حالنا من الهزيمة إلى النصر . ولعل الله أن يجعل من هذا الحجر المبارك بداية زمن جديد يدخلنا في عصر تتكلم فيه لغتنا مثلما كانت تتكلم من قبل ، وننتقل حينئذ إلى زمن الفعل والتحضر فنكون بعد أن أنهكنا الاستلاب ولعبت بنا رياح المستعمر كل ملعب .

<sup>(</sup>١) اشير هذا إلى مانقلته وكالات الانباء من ان كلمة ( انتفاضة ) بلفظها العربي قد دخلت في المعجم الانجليزي الذي صدر عن ( لونجمان ) في بريطانيا مؤخرا ( ١٩٨٩ – ١٩٩٠م )

إننا في زمن التغير وفي لحظة الانتقال ولابد للأشياء أن تتغير لكي تتكلم لكي تفعل ، ولقد بدأ الحجر مشر وع التغيير وجاراه الشعر واللغة في بعض مناحيهها ، والمطلوب الآن هو أن يتولى كل واحد منا تغيير القبح الذي كان فيه وليضع مكانه الجهال المنتظر بدءًا من السلاح الأجمل وهو اللغة ـ لغة الفعل والأثر . بعد أن تحقق لنا الوقوف على أبلغ انزياح إبداعي في عصرنا هذا وهو الانتفاضة المباركة :

وعلى الشاعر أخيرا أن يكره من الأشياء كثيرا فلا يدع من القبيح فتبلا يحيا إلى جوار الجميل

\_كما يقول جوته \_

إن (لنا في أرضنا مانعمل) ، لأنها أرض تتكلم بالعربي ولم يعد العربي عاجزا عن النطق . لقد تعلم اللغة مرة أخرى حينها دخل في مدرسة الحجر فانطلق لسانه من جديد وصار له (صوت) مسموع في كل ديار العالم من نيويورك إلى جنيف إلى موسكو ، ولن يخمد هذا الصوت لأنه يتحرك بلغة تتكلم مثل لغة عجوز عمورية . ولقد عاد المعتصم إلينا بعد غياب طويل طويل ، ولكنه ظهر على هيئة حجر فلسطيني غير فينا كل شيء حتى قصائد محمود در ويش التي تنازلت عن أجمل ملابسها وكرافتاتها الباريسية وعادت إلى العهامة العربية تضعها فوق الهام تحية للحجر .

# ثقيافن لالأكئلن

كنت منهمكا بالكتابة حول المسائل التي أثارها الدكتور البازعي في مقابلته في جريدة الرياض ، وهي مقابلة وصفها عدد من الزملاء بأنها (مفاجأة ) . ولابد أن الدكتور قد رغب بالتهادي بلعبة المفاجأة هذه فراح يكتب تعقيبا يتابع فيه ماسبق أن قاله سن قبل ، دون أن يتركني أفرغ من مناقشة قضايا مقابلته تلك ، وهي قضايا أراها مهمة ولابد من الوقوف عندها حتى وإن بعد بها العهد . ولكنني اليوم -أبادر بالدخول في مسائل التعقيب ، على أن أعود - مرة أخرى - إلى ماكنت فيه من شأن .

ولقد وقفت أمام تعقيب الدكتور موقف الاختيار بين مسلكين أحدهما حسن والأخر سبيء . أحدهما يكون بأن أحسن الظن بالدكتور وأسئلته ، والآخر هو أن أسبيء الظن . ولقد وجدت نفسي تميل إلى الأول منهما إذ إنه طريق يعين على البناء والعطاء بدلا من الهدم والاصطراع اصطراعا يسعى إلى حفظ ماء الوجه أكثر من سعيه إلى الحق . ولقد دافعت سوء الظن مدافعة حافظت معها على صورة الدكتور في نفسي لكي تكون صورة الباحث عن المعرفة والمعين على هذا البحث ، وهذا عاملت

أسئلته معاملة صافية تستوحي فيها الرغبة في إعطائي فرصة لمخاطبة القاعدة العريضة من القراء مخاطبة تلقائية ومبسطة . ولم يكن ذلك ميسورا في في هذه المسائل قد تم طرحها في أربعة كتب منشورة وموجودة بين أيدي الناس . ولم يكن من اللائق بي أن أشرع بالكتابة الصحفية في أمور قد أشبعتها نقاشا وتدقيقا في تلك الكتب .

كانت تلك فكرتي بالرغم من مشاهدتي لإناس كثيرين تتدفق الأسئلة على ألسنتهم أسرع من تدفق كلمات التحية والسلام حينها يلتقون بي . لقد كنت ـ ولا أزال ـ أرى أن الندوات المفتوحة واللقاءات المباشرة هي خير أداة لتوصيل الأفكار وإيضاح المواقف مع الإحالة إلى الكتب لتوكيد مايقال ، ولقد مارست هذا الدور كثيرا ووجدته ذا فوائد لا حصر لها . ولم يكن يخطر ببالي قط أنني سأقف في جريدة الرياض لأكتب حول مفهوماتي النظرية بعد أربع سنوات من صدور كتابي ( الخطيئة والتكفير ) وبعد سنتين من نشر كتابي ( تشريح النص ) . وفي هذا الأخير دراسة بعنوان : ( لماذا النقد الألسني ؟ سؤال في نصوصية النص ) فيه إجابة على اسئلة الدكتور كان من الممكن أن أحيل القاريء إليها وأستغني عن كتابة هذه المقالات التي قد تطول فتبلغ بي وبالقراء إلى شهر رمضان الكريم . سأريح القراء وأرتاح لو أنني أحلتهم إلى تلك الدراسة . وهي دراسة كان سببها سؤالا طرحه أحد الزملاء في ندوة أقامها نادي الوحدة الرياضي بمكة المكرمة ، وكنت أنا والدكتور البازعي من المشاركين فيها . ولقد تعلق السؤال بنفسي مدة حتى أفضي إلى تلك الدراسة . وإن كان الدكتور قد حضر السؤال فلعله أيضا قد وقف على الإجابة ، وجينئذ سأقول إن حسن ظني به يدفعني إلى الاعتقاد بأنه أراد أن يجرني إلى عالم الكتابة العريض عبر

الصحافة لكي أجعل ( النظرية ) تقترب من الناس أكثر ، ولكي نشيع معا الفهم النظري والتصور المفهوماتي والاصطلاحي بين قراء الأدب ، ونعيد الحياة لما هو في بطن الكتب .

وبين يدي الموضوع أقول إن من أهم المسائل الثقافية والعلمية وأخطرها هو ( الأسئلة ) . وحينها أقول ذلك فإنني أرمي إلى غاية أنبه فيها إلى ماللاسئلة من أهمية مصرية إذ إن السؤال هو الذي يقرر الإجابة ، ولأن الأمر كذلك فإن فن صناعة السؤال هو من أصعب فنون القول والمنطق ، وأنا أزعم أن كثيرا من البلبلة الفكرية التي نعيشها في واقعنا العربي الفكري المعاصر هي بسبب أسئلة مهزوزة قادت إلى إجابات مصابة بمثل تلك الأسئلة . ولنعد إلى أية قضية عربية نشعر أنها قضية مهزوزة وسنجد أن الداء جاءها من ( السؤال ) وليس من الجواب مثل قضية العروبة والاسلام وقضية الدين والدولة وقضية الأصالة والمعاصرة . وهي قضايا تبدت في ثقافتنا المعاصرة وكأنها من المتعارضات المتناقضات ، وماهن كذلك ، ولكن الأسئلة هي التي أوقعتها في بركة الثناقض منذ أن سمحنا بدخول ( أم ) في وسط هذه القضايا فنقول : الإسلام أم العروبة . . إلخ وتأتي الإجابة لتضع إحداهما في نقيض الأخرى وتحدث بعد ذلك الطوام كل الطوام كما نعرف مما قد صار في بلاد العرب الأخرى ، ومايحدث عندنا اليوم من افتراض التناقض بين الأصالة والمعاصرة . ولقد لامس بعض المفكرين العرب هذه القضايا ووصفوها بأنها مقولات زائفة ، ولست أراها زائفة من داء فيها هي ، وإنما ذاك داء جاءها من الأسئلة الفاسدة ـ وكلمة فاسدة من كلمات أفلاطون الذي قال لمن سأله: مافائدة الفلسفة ؟ قال إن هذا سؤال فاسد.

وكلمة فاسدة من كلمات أفلاطون الذي قال لمن سأله : مافائدة الفلسفة ؟ قال إن هذا سؤال فاسد .

وأنا حينها أقول ذلك فإنني أشير إلى أن من ضروراتنا الثقافية المعاصرة هو أن نجيد صناعة الأسئلة ، وأن نحذر الوقوع في الأسئلة الفاسدة لكيلا تفسد مقولاتنا ويصيبها الزيف والتصدع . ولا ريب عندي أن ثقافة الأسئلة هي من الثقافات الغائبة عن فكرنا المعاصر ، بينها كانت هذه من أقوى مزايا الفقه الاسلامي ( القديم ) الذي كان يفترض - دائها - وجود صوت سائل يتحرك مع كل المسائل الفقهية مما أوجد إجابات نظرية لحالات غير موجودة فعليا ، وأدى إلى قيام علم ( أصول الفقه ) ليكون أسسا لتوجيه التصور وتنظيمه .

ومادمنا نحن نبحث في مسائل أدبية فلنحصر أنفسنا بهذا المجال ، ونقف عند سؤال أدبي مشهور ومنتشر ومع هذا فهو سؤال فاسد يقود إلى أجوبة زائفة ، ذاك هو قولهم : الفن للفن أم الفن للحياة .

وهذا سؤال تسرب إلى ثقافتنا المعاصرة وشاع فيها ، ولقد أتانا من أوروبا وليس له وجود تقليدي عندنا ، بل إن مقولات أسلافنا هي ضد منطق هذا السؤال . ولو تأملنا نحن ـ اليوم ـ هذا السؤال لرأينا فساده ، لأنه من المحال أن نجد نصا يتخلص من الحياة تخلصا يقطع كل مناحي

علاقاته بها . فالنص ليس إلا شيئا من أشياء الحياة ، ونحن نقول إن اللغة كائن حي مما يعني أن النص أيضا شيء حي ، فهو إذًا حياة وليس نقيضا عكسيا لها .

وكذلك هو محال أن نجد نصا يخلو من الفن خلوا قاطعا بحيث ينشطر

منه ويستقل عنه استقلالا يجعله ينتسب إلى الحياة دون الفن ، ولو حدث هذا فإن النص لن يكون ( فنا للحياة ) لأن الخالي من الفنية لا تصدق عليه صفتها على أنه لا وجود لنص لا فنية فيه . إن الفنية موجودة في كل نص وفي أى نص مها بلغت سوقية القول وعموميته ، والفروق تحدث فقط بين فنية أصيلة هي من ابتكار القائل نفسه ، وأخرى متقولة او متوارثة لم تصدر عن المتكلم ولكنها تحدرت إليه أو شاعت في مجتمعه حتى ولو قلنا كلمتي ( أهلا وسهلا ) وهما كلمتان مفعمتان بالفن وبالحياة . ولنا منها الحياة أما الفن فيها فهو لقائلها الأول التي صاغ فأبدع وجئنا بعده نقلد ونتابع ، مع بقاء الفن في محله من القول دون أن يلغيه تقليد أو تواتر .

وهذا معناه وجود الفن في القول مع وجود الحياة ، وعند ذلك يكون السؤال فاسدا لأن ( الفن هو للفن وللحياة معا ) وليس لأحدهما فقط من دون الأخرى حتى ولو درسنا الأدب دراسة بلاغية أو شكلانية بحتة فإن ذلك ضرب من الحياة لأنه يقوم على حركة وتفاعل وعلى فعل وأثر وعلاقات ذلك كله مع بعضه ، نما هو من صفات الكائن الحي الذي فيه (الحركة / والتقاعل / والفعل / والأثر ) .

وهذا يستدعي منا أن نرفض سؤال (الفن للفن أم الفن للحباة) وحسب قول سدلماير: (إنك إذا لم تبحث في الفن إلا عن الفن فلن تجد فنا) ـ كما ينقل سامي الدروبي الذي ناقش هذه المسألة مناقشة مثرية في كتابه: علم النفس والأدب ـ . مثلها سبق أن تكلم فيها الناقد الانجليزي ريتشاردز ودقق القول في مقولة (الشعر للشعر) وهي مقولة لا تقف ضد الحياة ولا تنشطر عنها ولكنها فقط تعطى النص نصوصيته دون إجحاف.

ولعلنا نكمل مقولة سدلماير ونتبعها : إنك إذا لم تشبع النص فنا فإنك لن تجد حياة ولا فنا . وماذاك إلا من أن جماليات الأدب ليست سوى وجه من وجوه الحياة التي تتحرك بالخيال مثلها تعيش في الحقيقة . ومهها أغرق الفن بالخيال فإنه يمعن إغراقا بالحياة حسب عمقه الخيالي ، وإذا صور الأولون المنقاء على سجاد ملوكهم - كسها يقول الجاحظ - فإنهم لا ينصرفون عن الحياة ، ولكنهم يحركونها في نفوس المشاهدين فيندفعون بر الأثر ) وينفعلون به .

#### \* \* \*

ومثلها نجد مقولات زائفة يعود زيفها إلى خلل في الأسئلة التي ولدتها فإتنا أيضا نجد بلبلة واسعة من جراء استخدام بعض (الكلهات) استخداما غير اصطلاحي وذلك مثل كلمة (تناقض)، وهي كلمة ماأكثر مانجدها في كتابات الناس في وقتنا هذا حيث يبادرون إلى وصف آراء غيرهم بالتناقض. ويطلقون هذه الكلمة/ الحكم دون روية أو تبصر، وهم حينها يطلقونها ينسون أن هذه الكلمة مصطلح متطقي حدده المناطقة وقيدوه بشروط وحدود مقننة، وهذا تعريف الشيخ أثير الدين المفضل بن عمر الأبهري المتوفي عام ١٣٠هه يقول فيه:

( التناقض : هو اختلاف القضيتين بالإيجاب والسلب بحيث يقتضي لذاته أن تكون إحداهما صادقة والأخرى كاذبة ) .

ولهذا الاختلاف شروط يذكرها الشيخ بقوله ( ولا يتحقق ذلك إلا بعد اتفاقهما في الموضوع والمحمول والزمان والمكان والإضافة والقوة والفعل والجزء والكل والشرط ) . هذه عشرة شروط لابد من وجودها لكي نحكم على قضيتين بأنهها متناقضتان . والسؤال الآن هو هل نسعى نحن إلى التفكير في مصطلحاتنا قبل أن نطلقها ؟

لقد ترددت هذه الكلمة (تناقض) على لسان الدكتور البازعي، وكانت هي السبب وراء أحكامه واستنتاجاته، ولكنها جاءت خالية من شروطها المنطقية ومتجردة من صفتها الاصطلاحية.

والحق أن ( التناقض ) هنا حادث عند المُستقبل وليس عند المرسل ولسوف أوضح ذلك في المقالات الآتية \_ إن شاء الله \_ ولكني أقول هنا إن العبرة في النية والنوايا ومن بحث عن الوحدة والتهاسك وأرادهما فإنه سيجدهما ، أما من بحث عن التفكك والشتات فسيجدهما أيضا . لأن الأعهال بالنيات ، ولو بحثت عن صورة حية لما تفعله ( النية ) بصاحبها لوجدته في ( عهال المطابع ) ، وهم رجال مثلنا يملكون من العقول ماغلك ، ويمر عليهم أكثر مما يمر علينا يوميا كتب ومعلومات في الفلسفة والتاريخ والأدب والعقيدة والفقه ، ولكنهم مع ذلك لا يخرجون من كل هذا بطائل . وانسب هو أنهم يصدر ون عن نية قاطعة في أن مايعملونه هو مهنة يكسبون منها العيش فقط ، ولم يضعوا في نواياهم مقصد التفقه والاستفادة العلمية . ولو فعلوا ذلك وأرادوا المعرفة بإزاء العمل لخرجوا بعلم وافر نغيطهم عليه .

وكذا حالي مع الدكتور البازعي الذي لم ينو إحسان فهمي ، وبديلا عن ذلك فقد نوى وأراد إساءة تفسير مداخلي النظرية ، فجادت يده بأسئلة لم أشأ أن أقف عليها وقوفا يماثل وقوفي عند جملة ( الفن للفن أم الفن للحياة ) ، واكتفيت فقط بالجانب الحسن منها ، وهو السؤال المجمل عن. كيفية قراءي للنصوص ، ولسوف ينال الدكتور البازعي مني مايريد ، ولسوف أقول له كيف أقرأ النص ، وعن ماذا أبحث في النص .

على أنني سأكضفي دائها بإيضاح نفسي وفكري ولن أتعرض لمقولات الدكتور وماأراه زللا فيها لأنني لست ممن يأخذ ( بالمعادلة الصفرية ) وهو التعبير الذي نقله إلينا صديقنا الدكتور بكر باقادر . تلك المعادلة السلبية التي ترى أن نجاح أحد الطرفين ، لا يكون إلا بفشل الآخر .

هذا مسلك لا أرتضيه لنفسي أولا . كما أنني لا يعنيني من هذا النقاش إلا أن أكون واضحا للجميع خاصة في هذه الأجواء التي نمر بها ونشعر بفداحتها مما يوجب علينا أن نبذل كميات كبيرة جدا من (حسن الظن) .

وإن كنت قد ألزمت نفسي بنفسي وكتبت عليها عدم الوقوف على شئون الآخر فإنني أسمح لها بمسألة واحدة ألفت النظر إليها دون أن أخوض فيها ، وهذه هي أنه من المستحيل المحال أن نقتبس جملة واحدة من رولان بارت ونجعلها حكما قيميا عليه \_كما فعل الدكتور البازعي \_ .

إن رولان بارت هو (رجل الفصول) كها يصفه جوناثان كولر. وهو من التنوع والتشكل والتحول بمنزلة لا يمكن لأحد أن يفهمه حق فهمه إلا بعد الوقوف على كامل إنتاجه ، ولقد أشرت إلى ذلك في ( الخطيئة والتكفير) في مبحث ( فارس النص ) بما هو كاف .

وكذلك أقول إنني قد كتبت ( الخطيئة والتكفير ) قاصدا أن يكون كتابا وليس معجما . وماأعنيه هنا هو أن الكتاب يصمم على أن كل صفحة فيه هي نتيجة لما قبلها وفي الوقت ذاته هي مقدمة لما بعدها ، ولن يتسنى فهم المسائل إلا بقراءة الكتاب (كله). أما الوقوف عند بعض المسائل دون سائرها فهذا لن يسمح بفهم المقاصد فها صحيحا. كما أن الصفحات الأولى من الفصل الأول ليست سوى مداخل جرى تفصيلها والعودة المتواترة إليها في الفصول اللاحقة. مثلها أن كتابي (تشريح النص) وكتابي (الموقف من الحداثة) هما أجزاء أخرى من مشروع واحد يشرح بعضا ويطور لاحقه ماسبقه من أفكار.

وفي الحلقة القادمة أشرع ـ إن شاء الله ـ في شرح نفسي وتصوراتي وسيكون كلامي موضوعيا ليس للدكتور شيء منه سوى إثارة السؤال .

举 举 举

# المي تتملم (النقربالعربية الي تتملم النصرا الجسد

يروي لنا أبوحيان التوحيدي حكاية وقعت في مجلس الأخفش ، وهي عن أعرابي وقف على الأخفش فسمع كلاما في النحو واللغة ومايدخل معهما ( فحار وعجب وأطرق ووسوس ، فقال له الأخفش : ماتسمع يأخا العرب ؟ قال : أراكم تتكلمون بكلامنا في كلامنا بما ليس من كلامنا ) .

تلك كانت حال فصيح أعرابي صدمته لغة الاصطلاح ، وأوحشه أن يرى اللغة تتكلم عن اللغة ، بعد أن كان يعرف أن اللغة تتكلم عن الناس والأشياء .

ولقد كنت أنا أمر على مثل هذه المواقف فلا أجدها تثير في نفسي وحشة ، وكنت استأنس دائها بموقف أبي تمام الذي تعامل مع هذه الحالة تعاملا إسقاطيا ذكيا فكان يقول : (لم لا تفهم مايقال ؟) جوابا على من قال له لم لا تقول مايفهم ؟! . . ولعل عددا كبيرا منا قد استخدم جواب أبي تمام هذا في كل محفل مماثل . ولا ريب أن هذا الموقف ومايماثله هو

ما يجعلني شخصيا أميل إلى شرح تصوراتي في كتب أو في ندوات مفتوحة ، لأن هذا يسمح للكلام بأن يأخذ مداه من الشرح والإيضاح والتفصيل إلى حدود لا تقوى عليها الكتابة الصحفية . وهذا هو المأزق الذي أجد نفسي فيه وهو كيف يتسنى لي أن أخوض في مسائل نظرية دقيقة وأمارس الكلام في الكلام دون أن أحدث وحشة تشبه وحشة أعرابي الأخفش ؟!

ولكي أخرج من المأزق فإنني رأيت أن أنظر في مشكلة ذلك الأعرابي فلعلى أجد بها حلا يعينني على تلافي تكرار الحالة . ولقد وجدت أن جملة الاعرابي تصف الداء وتقترح الدواء في الوقت ذاته ، فهو يقول قوله في ثلاث عبارات تحدد المشكلة : ﴿ أَرَاكُمْ تَتَكَلَّمُونَ بِكُلَّامِنَا / فِي كُلَّامِنَا / بِمَا ليس من كلامنا ) . والعبارة الأخيرة تحدد الداء والدواء ذلك لأن المشكلة تكمن بما ليس من كلامنا . وهذا الذي هو ( ليس من كلامنا ) هو ماأر هق فهم الأعرابي ، ولو حدث أن جاءه اصطلاح لا يفارق مالديه من كلام لهان عليه الأمر وتم حل المشكلة . وهذا هو الحل الذي وجدت نفسي تغريني به وهو أن أتكلم بلغة العرب في لغة العرب بما هو من لغة العرب ، أى أن أسعى لجعل النقد (يتكلم عربي) مثلها تكلمت أرض سيناء وأرض فلسطين . هذا هو مشروع هذه الحلقات ، مشروع نصوصي يتحرك بمصطلحات عربية وبمفهومات عربية ، من أجل قراءة نصوص في اللغة ذاتها . والغاية هي مخاطبة أقوام من العرب يألفون لغتهم ومابها من حس جمالي وحس انضباطي ، ولكنهم يستوحشون من اللغة الخواجة وينفرون منها ، ولقد أن الأوان لنا في أن نجعل نقدنا عربيا في اصطلاحه وإجراءاته مثلها هو عربي في موضوعه . وكها تقول العرب : ﴿ خيرِ الكلام مالم يُحتج معه إلى كلام). وأول خطوات الحديث هي قول الحاتمي في وصف النص: ( من حُكم النسب الذي يفتتح به الشاعر كلامه أن يكون بمز وجا بما بعده من مدح أو ذم ، متصلا به غير منفصل عنه ، فإن القصيدة مثلها مثل خلّق الإنسان في اتصال بعض أعضائه ببعض ، قمتى انفصل واحد من الآخر وباينه في صحة التركيب غادر بالحسم عاهة تتخوّن محاسنه وتعفّى معالم جماله ) .

هذه صورة النص في تفكير الحاتمي ، إنه النص/ الجسد الذي لا يتم له الحسن/ والجهال إلا بالتركيب ، وهذا التركيب يقوم على ( اتصال ) العناصر التي تمثل أعضاء ذلك الجسد .

ويجب ألا نغفل عن كلمات ترددت في مقولة الحاتمي وهي ذات أبعاد اصطلاحية مهمة مثل التركيب/ والجسم/ والأعضاء/ والحسن/ والجهال/ والاتصال . ويقابل ذلك : الانفصال والعاهة والبينونة . مما يعني أن الحاتمي يفكر بالنص على أنه ( بنية ) حية تتكون من عناصر مختلفة كالنسيب والمدح والذم ، ولكن الاختلاف هذا يؤول إلى ( ائتلاف ) حسب تعبير شيخنا عبدالقاهر الجرجاني . . وهذا التبادل الحي مابين الاختلاف والائتلاف يفضي إلى التركيب لكي يكون النص الجسد ، وذلك لأن العناصر تلك هي في جوهرها أعضاء مختلفة لجسد واحد .

والحاتمي - هنا - لا يكتفي بوصف النص بأنه جسد حيّ فقط ، ولكنه أيضا يرمي إلى غاية أخرى لها قيمة اصطلاحية بماثلة ، ذاك أنه يقف على مفهوم وظيفي يجعل قيمة الشيء في وظيفته وليس في مجرد وجوده ، ولقد أشار إلى هذه المسألة الدكتور إحسان عباس في كتابه عن تاريخ النقد العربي وقال : ( من الطريف أن الحاتمي إنما يهتدي إلى هذه الصورة

لينادي بوحدة موضوعات القصيدة ، لا موضوعها الواحد ، ناظرا إلى وظائف الأعضاء المختلفة لا إلى اشتراكها في طبيعة واحدة ) .

تلك إذًا نظرة الحاتمي إلى النص على أنه (جسد حي مركب) وعلى أنه ذو قيمة (وظيفية)، وهاتان نظرتان تكفيان عندي لتحقيق فعلية النص وحيويته، ولكنني لا أريد الاكتفاء بهذه الوقفة الخاصة عند الحاتمي وحده، بل أشير إلى أن مفهوم النص المركب والنص الجسد هو مفهوم عربي عربق في عروبته ونلمس ذلك لدى المبدعين أنفسهم، وهذا أبو العباس عبدالله بن محمد الأنباري المسمى بالناشيء الأكبر، يصف لنا النص/ الجسد فيقول:

إنما الشعر ماتناسب في النظم وان كان في الصفات فنونا فأتى بعضه يشاكل بعضا قد أقامت له الصدور المتونا كل معنى أتاك منه على ما تتمنى لو لم يكن أن يكونا فتناهى عن البيان إلى أن كاد حسنا يبين للناظرينا فكأن الألفاظ فيه وجوه والمعانى ركبن فيه عيونا

# وإذا قيل اطمع الناس طرا وإذا ريم اعجز المعجزينا

هذا تصور تركيبي للشعر يرسمه الناشيء الأكبر الذي ربما أثّر على الحاتمي في تمثل الصورة المركبة للنص ، لأن الناشيء الأكبر سابق على الحاتمي بمائة عام .

ولئن ظننا تداخل التصور بين هذين الأديبين فإننا أيضا نخطو خطوة أوسع لنقول إن أستاذ العربية الأول الخليل بن أحمد قد أسس تصوره للقصيدة على فهم تركيبي يقيم عمائلة تامة مابين النص والبناء من خلال تشبيـه القصيدة بـالخيمة ، وفي ذلـك يقـول الخليـل عن مشروعـه العروضي : ( رتبت البيت من الشُّعر ترتيب البيت من بيوت الشُّعر ) الأخيرة بفتح الشين أي الخيمه . ولذلك فقد صنع الخليل بن أحمد منظومته الاصطلاحية في علم العروض من مواد الخيمة ، وظلت القصيدة عنده ( بناء ) يقوم على التهاسك والتساند ، وكل خلل يصيب هذا البناء يصبح عيبا بنيويا يحدده الخليل بمصطلح يخصه كها نعرف في علم العروض. وفي ذلك قال القرطاجني يصف العلاقة مابين القصيدة والخيمة : ﴿ وَلِمَا قَصِدُوا أَنْ يَجِعَلُوا هَيَّئَاتَ تَرْتَيْبُ الْأَقَاوِيلُ الشَّعْرِيَّةُ وَنَظَامُ أوزانها متنزلة في إدراك السمع منزلة وضع البيوت وترتيباتها في إدراك البصر تأملوا البيوت فوجدوا لهاكسورا وأركانا وأقطارا وأعمدة وأسبابا وأوتادا ، فجعلوا الأجزاء التي تقوم منها أبنية البيوت مقام الكسور لبيوت الشعر).

والقرطاجني هنا يحيل إلى أن هذا تصور عربي شموني يسبق الفكر النقدي في تصوره البنائي للنص . كها أن القرطاجني يقيم في مقولاته هذه علاقة تراسل مابين السمع والبصر في استقبالها للصورة التركيبية للبيت ( البناء ) وللقصيدة ( البناء ) مما ينم عن عقلية كلية ( لا جزئية ) وتصور بنيوي تركيبي يقيم العلاقات بين الأشياء المتباعدة ظاهريا ويؤسس الوحدة بين العناصر ليحقق ( الائتلاف ) بين ( المختلفات ) .

ومثلها بنى الخليل تصوره للشعر بناء تركيبيا على علاقة ائتلاف مايين النص والخيمة ، مستندا بذلك على تصور عربي شمولي ، فإن ثعلب العلامة اللغوي لا يخرج عن حقيقة ذلك التصور التركيبي ، ولعله أول من ارتقى بفكرة التركيب إلى مستواها الحي حيث أقام التهاثل مابين النص والفرس ، ومنح الشعر صفات الفرس مثل الأغر والمحجل . وهذه كلها ثقافة نصوصية حية ظلت تتنامى لدى الإنسان العربي مبدعا ولغويا ومنظرا ، وكانت قبل ذلك مور وثا جماعيا للأمة التي ظلت تنظر إلى لغتها على أنها كائن حي وفاعل ، وليست نصوص الأدب في هذه اللغة إلا كائنت حيوية مركبة تركيب الجسد أو هي جسد مركب حي . وإذا كانت تلك نظرة أسلافنا فإننا لا نملك نحن إلا أن ننظر إلى النص على أنه ( جسد حي مركب ) وفي الحلقة القادمة نقول كيف نتعامل مع هذا الجسد وكيف نستقبله .

\*\*

ھامش :

كان من المستحسن أن أقف في هذا الشأن على أفكار كولردج ورولان

بارت وكلاهما ذوا تصورات تفيد في مفهوم (النص/ الحسد) ولكنني اكتفيت بما في تراثنا لأسبقيته اولا ، ولأنه أولى بالوقوف مادمنا نتكلم بكلام العرب في كلام العرب بما هو من كلام العرب في حين يبقى كولردج ذا مرجعية فلسفية ألمانية في تصوراته مع تطبيقاتها على لغته وأدبه الانجليزي ، ويظل بارت فرنسي اللغة والتطبيق ، وهذا لا ينفي أن عمومية الفكرة أقوى من خصوصيتها .

# تنزيح النهن

في المقالة السابقة وقفنا على صورة (النص) عند العرب على أنه ( جسد حي مركب) وعلى أنه ذو قيمة ( وظيفية ) تتجاوز وجوده الجوهري إلى وجود أعلى وأشمل . وسنقف اليوم عند جسدية النص وصفته التركيبية الحية .

والجسد يقتضي وجود أعضاء حية تتلاحم مع بعضها لأداء وظائف تختلف كل وظيفة منها باختلاف العضو منتج الوظيفة ، وقيمة كل عضو هي فيها يصنعه من هذه الوظائف . وإذا تعطل العضو عن أداء وظيفته المناطة به فإنه يصبح عضوا فاسدا نما يعني أن العضو هو بوظيفته وليس بمجرد وجوده . والعطل الوظيفي لا يفسد العضو المعطل فقط ولكنه أيضا يغادر بالجسم عاهة تتخون محاسنه وتعفي معالم الجهال فيه \_حسب عبارة الحاتى \_ .

وكما أن الجسد الإنساني يتكون من أعضاء متفاوتة القيمة وفيها ماهو أساسي وذو وظيفة مصيرية ومنها ماهو أقل أهمية وإن كان ذا وظيفة متميزة ، فإن في النص أيضا أعضاء ذات قيم متفاوتة في أهميتها وحساسية

وجودها ( وكيا أن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب ) \_ كها ورد في الحديث الشريف \_ فإننا نجد في النص مضغة تشابه مضغة القلب في الجسد وهي مانسميه بالصوتيم ( انظر الخطيئة والتكفير ص٣٣ ومابعدها ) . وهي نواة النص ودلالته الأساسية وتتكون من ( بنية ) صغرى ، وأقول صغرى تمييزا لها عن البنية الكلية التي هي النص بمجمله . وهذه المضغة/ البنية ( = الصوتيم ) هي مايقوم عليه النص إنشاء ودلالة وقد ينشأ النص عن هذه البنية ويتولد منها أو ربما يفضي إليها ويتجه نحوها . وتكون الأعضاء الأخرى في النص بماثلة لأعضاء الإنسان ماخلا القلب فهي مهمة وأساسية ولكنها لا تبلغ أهمية ( القلب ) تلك المضغة التي تقرر صلاح الجسد أو فساده . على أن فساد أحد الأعضاء يشوه جمال الجسد واكتباله ، وكذلك فإن فساد أحد عناصر النص يشوه النص ويعيب جماليته . وتتبدى صورة ذلك في المثال الوارد في الحديث الشريف : ( مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمي ) . والمجتمع المؤمن في هذا الحديث هو جسد حي مركب تركيبا عضويا متفاعلا ، ولذا فإن ( المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا ﴾ كهاجاء في حديث آخر . وهذا البنيان المشدود شدا عضويا هو مايجعل المجتمع جسدا حيا مركبا . دام المجتمع كذلك فإن النص الذي يمثل هذه البنية الاجتهاعية لابد أن يكون مثلها متهاسك وحيا ومشدودا إلى بعضه . مما يعني أن ( العلاقة ) مابين عضو وعضو هي ذات أهمية مصيرية لقيام ذلك ( البنيان ) الذي لن يكون مشدودا إلا بواسطة تلك العلاقات ، وتصبح هذه العلاقة \_ إذًا \_ هي مايقرر الصلة مابين العضو المفرد وسائر الأعضاء ، ولكن وكما أنه ( لا يصلح الناس فوضى لا سراة لهم ) فإن واحدا من هذه الأعضاء سيكون رأسا أى مضغة توجه الصلاح والفساد وتبقى سائر الأعضاء تقدم وظائفها عبر سلسلة متعاقبة من ( العلاقات ) تحقق للبنيان تماسكه وللجسد وجوده المركب وحيويته .

وهذا يفضي بنا إلى أن ( جسدية النص ) تعني أنه يتكون تكوينا يشبه التكوين الحيواني بأن يكون له أعضاء مختلفة ومن بينها القلب ويربط بين الجميع علاقات تشد البناء . وأعضاء النص هي وحداته البنيوية الداحلية ولقد سميتها بالجمل الشاعرية ( الخطيئة والتكفير ص ٨٩ ومابعدها ) . ومن بين هذه الوحدات سوف نجد واحدة مهيمنة وستكون حينئذ صوتيم النص أى قلبه ومضغته ، ويقوم بين الصوتيم وسائر الوحدات علاقات تتكون من التركيب الإنشائي والدلالي . وكل واحدة من هذه تمثل مفهوما اصطلاحيا نصوصيا ثابتا . ولكي نستكشف نصا ونسبر أغواره لابد أن ندخل إليه على أنه جسد ثم ننظر فيه عضوا لنستبين العلاقة مابين كل عضو والآخر ثم لننظر أيها أهم وأخطر للنص وسيكون هذا هو الصوتيم . ونكون بهذا قد أخذنا في ( تشريح النص ) ولكنه تشريخ من أجل البناء وليس من أجل الهدم .

وهذا الفعل لن يتسنى لنا إلا إذا أخذنا بمفهوم الجرجاني حول علاماتية اللغة في قوله إن اللغة (تجرى مجرى العلامات والسيات، ولا معنى للعلامة والسمة حتى يحتمل الشيء ماجعلت العلامة دليلا عليه وخلافه) انظر بحثنا: من المشاكلة إلى الاختلاف \_ مجلة الفيصل \_ عدد ١٢ فبراير ١٩٨٧ ص ٢٤ ومابعدها \_ .

وكلام الجرجاني هذا يؤكد مفهوم (إشارية اللغة) والاشارة تقتضي أن ماهو ماثل أمامك إنما هو (دال) زرعه المنشيء في النص وعليك أنت أن تقوم بربطه مع الدوال الأخر، ليفضي بك ذلك إلى (الأثر) المفترض وجوده في النص مع الأخذ بالاعتبار أن كل مفردة تقبل أن تعني الشيء ونقيضه - كما يقرر الجرجاني - وبالتالي فإن كل جملة في النص هي اختيار إنشائي لا يتضع مرماه إلا بقياسه بالاحتمالات الإنشائية الأخرى مما كان ميسورا قوله للمؤلف لكنه تجنبه وآثر الماثل أمامك، ولسوف تعرف قيمة الماثل حينها تقيسه بالمتروك مثلها ستعرف أثر الإثبات إذا قسته بالنفي والعكس كذلك.

ولكي نكون على بينة من أمرنا فلنقف عند قول الحصين المري :

وقافية غير إنسية

قرضت من الشعر أمثالها شرود تلمّع في الخافقين

إذا أنشدت قيل من قالها

هنا نحن أمام جسد حي مركب ، واستكشاف هذا الجسد يقتضي منّا تشريحه أولا ثم إعادة تركيبه لكي نميز الأعضاء ونستخرج المضغة الأساسية ( الصوتيم ) ونرى العلاقات من أجل أن نصل إلى ( الأثر ) المفترض ، وهذا كله يمر عبر افتراض ( علاماتية اللغة ) وحرية الإشارة فيها .

وأول مانجده هو قوله في الشطر الأول : ( وقافية غير أنسية ) حيث يلج الشاعر باب القول من خلال ( واو ربّ ) التي تفتح له آفاق الخيال

والتجلي الحر لأنها تعني الافتراض المطلق والاسترسال التلقائي ، وهو حينها يدخل أبواب الخيال لا يختار منها إلا الشعر فهو لا يفترض وجود قصر أو فتاة حسناء ، ولكنه يفترض قصيدة فريدة ، فهو يكتب أو بالأحرى يقول شعرا عن الشعر مما يجعل الشعر هو الأداة وهو الموضوع هو الطالب والمطلوب . وهذا الشعر يختصر في كلمة واحدة هي كلمة ( قافية ) . فالقافية - هنا - هي اللب والنواة وهي المضغة الصالحة ، وسات هذه القافية هي أنها ( غير إنسية ) ، ومادامت قافية غير إنسية ، والشاعر إنسي فكيف يتسنى لها اللقاء ؟ .

إنهما لا يلتقيان . والشاعر لا يدعي هذا اللقاء بالرغم من أنه يمارس خياله على أوسع نطاق . لقد جاء الشطر الثاني ليقرر حال العلاقة مابين الشاعر الإنسي والقافية غير الأنسية فيقول :

# قرضت من الشعر أمثالها

في هذا الشطريقر رأن شعره ( يماثل ) تلك القافية وليس هو إياها ، مما يعني أن شعره إنسي الهوية ولكنه أرقى من سائر أشعار الإنس ، وذلك لأنه يشبه ويماثل تلك القافية اللغز ، القافية غير الإنسية . وهذه ميزة يمتاز بها شعره ، مثلها أن فيه مزايا أخرى منها أن كل عنصر من عناصر هذا الشعر تشبه تلك القافية ولا يقتصر التشابه على القوافي فقط ، إنه يقول :

# قرضت من الشعر

ولم يقل : قرضت من القوافي . وهذا ارتفاع بعناصر شعره كلها إلى مستوى تلك القافية غير الإنسية . وإذا كنا قد أدركنا أطراف التشبيه مبدئيا فإنه مازال أمامنا جانب غائب من دلالات المشبه به وهو (القافية غير الإنسية). إذ إننا لا نعرف ماهية هذه القافية حتى الآن، ولذا فإن البيت الثاني يعود إلى تلك القافية ويجسدها لناحية بصفات نستطيع تصورها والتفاعل مع تصورنا لها وذلك بقوله:

# شرود تلمَع في الخافقين . إذا انشدت قيل: من قالها

هذه هي ماهية تلك القافية غير الإنسية ، إنها شرود حرة مطلقة ، ولكن شرودها ذاك لا يبعدها عن الرؤية الإنسية ، وذاك أنها تلمّع في الحافقين ، والذي يلمع هو في الحقيقة مادة عاكسة لما هو موجود في الحياة ، مما يجعلها داخل دائرة الإدراك الإنسي لكنها فوق مستوى الأشياء الإنسية ، ولذا ظلت سابحة في الخافقين ، فهي إذًا تشبه ( واو ربّ ) في أنها باب خيالي ، ولكنه باب قابل لأن يدخله من هو مؤهل لهذا الدخول ، فهو بعيد المنال ولكن بعده قابل للاختصار لمن ملك الأداة وتهيأت له الأسباب لتحقيق النوال . ولذا فإن هذه ( الشرود ) تدخل في دائرة ( الإمكان ) وقد يحدث أن يقبض عليها ماهر ما فينشدها وإذا \_ نعم وإذا \_ أنشدها فسوف يقال له حيئلة : من قالها .

هذا كله افتراض تخييلي ، ربما يحدث . فإذا حدث ذلك وتم الانبهار والعجب وصار ( الأثر ) اللافت للنظر ، إذا حدث هذا فإنه يشبه حينتذٍ شعر الحصين المري .

إن شعر هذا الشاعر له من القيمة حدّ لا يمكن وصفه بمقاييس الواقع ، ولذا فقد صار الشاعر لوصف شعره بأن استنبط صورة تخييلية لقافية كانت تلك صفتها . وهي قافية غير موجودة ، لكنها (إذا) هاوجدت فسوف تكون هي المثال لشعر الحصين . وهنا نقول إن علامة (إذا) هي المضغة التي يعتمد عليها النص أى هي (الصوتيم) لأن البناء الافتراضي يقوم عليها . ولو ألغيناها لأزحنا الوظيفة الشرطية التي تجمع مابين العدم والوجود مابين الخيال والواقع ، إن (إذا) تحقق للنص خياليته من ناحية ، لأن هذه العلامة تعني أن تلك القافية الشرود قابلة لأن تنشد ولكنها مع هذا تظل شرودا تلمع في الخافقين ونظل غير أنسية لأنها غير منسوية إلى أحد من الناس وفاعل الإنشاد بجهول ، وحدث الإنشاد لم يقع الاعلى مستوى الخيال الإنشائي .

وإشارة (إذا) هي التي ستحدث السؤال المبهر: من قالها ؟ فالسؤال المبهر: من قالها ؟ فالسؤال لا يحدث إلا بعد أن تتحقق (إذا) من خلال فعل الإنشاد، وهو إنشاد لم يحدث بعد لأن إذا (ظرف زمان مستقبل) حسب قيمتها اللغوية. وكونها كذلك يفسح المجال لهذه الأبيات في أن تكون نصا تخييليا مطلق الدلالة ومتجددها. وهذه قيمة دلالية لا تتحقق إلا بوجود هذه الكلمة العلامة.

\*\*

أكاد أقول هنا إن استخدامنا لفكرة النص/ الجسد وأخذنا بما يستنبعه ذلك من مفهومات مثل الصوتيم كعضو متميز في ذلك الجسم ثم وقوفنا على المعلاقات مابين العناصر ، مع استخدام مفهوم إشارية أو علاماتية اللغة ، ومن ثم بحثنا عن ( الأثر ) ، أقول إن هذا هو ماجعلنا نقف على

أسرار هذا النص . على أن هذا فعل لا يمكن وصفه بأنه بنيوية لأننا فيه نفتح البنية ونطلقها للدلالة من خلال توظيف ( الأثر ) . كما أننا نسمح عادة ـ بتداخل النصوص . وإن كنا لم نلامس ذلك في مقالنا هذا فليس إلا لضيق المجال ، وسنشير إلى المداخلات الواردة مع هذا النص في مقال يأتي لاحقا إن شاء الله .

كها أن فعلنا هذا ليس تفكيكية لأننا هنا لا نبحث عن عيوب الخطاب ولا نسعى لتقويضه ، وإن كنا نأخذ بمفهوم ( الاختلاف ) ، إلا أن هذا المفهوم عندي هو إلى الجرجاني أقرب منه إلى ديريدا . وهذا لا يعني أنني لا أستفيد من ديريدا . بل إنني اقرأ لهذا الرجل وأستفيد منه ، ولكن ذلك لا يلغي الجرجاني ولا يزيحه من ذهني ، بل إنه يعمقه في نفسي ويزيده رسوخا في يقيني . كها أننا لا نستطيع أن نقول إن فعلنا هذا هو (سيميولوجية ) خالصة . إنه قريب منها ووثيق الصلة بها ولكنه ليس إياها تماما .

لقد أفاد من هذه جميعا مثلها أفاد من أسلافنا كلهم ، وهو مسلك مفتوح على كل مايفيد ويثري . ولذا فإني أسمي منهجي بالنصوصية أو بالنقد الألسني ، وأسمي الإجراء بالتشريحية لأن مانفعله إجرائيا هو عارسة التشريح فعليا من أجل الوصول إلى سبر تركيبات النص وأبنيته الداخلية ، ثم نأخذ بتفسير العملية تفسيرا نصوصيا يقوم على مبدأ من تفسير القرآن بالقرآن . وسأوضح هذه المسألة بمقال يخصها لاحقا ـ إن شاء الله .

بقى أن أقول إنني أجد نموذجي هذا ، أقصد نموذج النص الجسد

ومستلزماته ، أجده نموذجا كاملا في كل فعل لغوي ، ولم يتمرد على ذلك أى نص فيها قرأت وعرفت من نصوص قديمة أو حديثة . ولكن قد يحدث أحيانا أن نجد أكثر من صوتيم في نص واحد . وهذا ليس غريبا إذا ماقسنا ذلك على مثالنا الأصلي وهو الجسد حيث نجد ( المخ ) بإزاء ( القلب ) ، وكلاهما على درجة كبيرة من الأهمية عما يجعلها صوتيمين ، ولقد يحدث هذا في النص أيضا .

وأشير أيضا إلى أن النصوص تشتمل كثيرا على وحدات متكاملة داخليا ، ولسوف نجد أن كل وحدة تشتمل على صوتيمها الخاص الذي تتأسس عليه فهي جسد داخل جسد . وهذه الوحدات بعد ذلك تتداخل وتتكامل لتشكيل النص ، تماما مثلها نجد التركيب الاجتهاعي ينشأ من الأسرة فالحي فالمدينة فالمقاطعة فالدولة . . الخ . وكل بناء من هذه الأبنية يقوم قياما تركيبيا حيا مثل الجسد وأعضائه ثم يدخل في تركيب أكبر منه وهكذا يكون . وليست النصوص إلا على هذا المثال ، فالأطلال وحدة دلالية تدخل مع غيرها من الوحدات كالغزل ووصف الفرس وكل واحدة منها لها صوتيمها الخاص ، وإذا تآلفت مع بعضها في نص صارت إحداهن صوتيها للأخريات ، ثم تدخل القصيدة مع غيرها في ديوان ويدخل الديوان مع غيره في عصر شعري ، ويدخل العصر مع غيره في ويدخل الديوان مع غيره في عصر شعري ، ويدخل العصر مع غيره في علاقات تشده لتكون منه بنيانا . وهانحن في بنيان يستفيد من تجارب علاقات تشده لتكون منه بنيانا . وهانحن في بنيان يستفيد من تجارب نصوصية لها جذور عميقة في ثقافتنا ، كها أوضحنا في الحلقة الماضية ، الأمم دون أن ينسلخ عن جلد العربية لأنه بنيان يتعامل مع مفهومات نصوصية لها جذور عميقة في ثقافتنا ، كها أوضحنا في الحلقة الماضية ،

وكها سنوضح أكثر في الحلقات القادمة حيث نقف على التداخل وعلى تفسير النصوص ومبادئه الأساسية .

#### هامش:

لقد حرصت على التقيد بالمرجعية العربية في عرضي هذا . ومن شاء النظر إلى ذلك من زاوية حديثة فأرجو أن يعود إلى (الخطيئة والتكفير) وإلى (تشريح النص) حيث الفصل المعنون ب(لماذا النقد الألسني: سؤال في نصوصية النص) وفيه عرض نظري مع تطبيق تحليلي يساعد على توضيع الفكرة وتدقيق المصطلحات.

# تر (احل (الزهموس) النص ابن النص

لقد كانت وقفتنا السابقة على (جسدية النص) وعلى مناحي تشريحه ، من حيث سبر تركيباته وإقامة العلاقات فيها بينها لاستنباط البنية الأساس ( الصوتيم ) ، وكل ذلك يتم من خلال أخذنا بمفهوم (علاماتية اللغة ) ويكون كل عنصر في النص هو بمثابة إشارة حرة يتحقق ( أثرها ) من خلال دخولها في تركيب ينظمها ويوجه دلالتها .

ولئن كان مفهوم جسدية النص وكونه كائنا حيا ومركبا هو لب الفكرة فيها قلناه ونقوله عن نصوصية النص فإن هذه الجسدية لا تقوم على (عزل) النص عن سياقاته الأدبية والذهنية ، ذاك لأن العمل الأدبي يدخل في شجرة نسب عريقة وممتدة تماما مثل الكائن البشري ، فهو لا يأتي من فراغ كها أنه لا يفضي إلى فراغ . إنه نتاج أدبي لغوي لكل ماسبقه من موروث أدبي ، وهو بذرة خصبة تؤول إلى نصوص تنتج عنه . ومن طبع النص الأدبي أن يكون مخصبا ومنتجا تماما مثل كل كائن حي كالإنسان والشجرة . وقد يحدث أن نجد نصا عقيها مثلها نجد إنسانا عقيها . وقد

يكون العقم بأسباب طبيعية تنتج عن نقص في عناصر الإنتاج داخل الكائن ، وربما تكون عن أسباب اصطناعية يتخذها الانسان ضد حاسة الإنجاب فيه \_كها هو موجود في زماننا هذا أو كها فعل المعري بنفسه حينها من الإنجاب وقال قولته المعروفة :

#### هـذا جناه أبـي عـليّ ومـاجنيـت علـــى أحــــد

هذه أمور تصيب النص مثلها تصيب الإنسان فتجعله عقيها لا ينجب ولا ينتج ، وكم من نص نقرأه فلا نجد فيه شيئا ذا أثر يحرك مابعده ، وينتهي النص عند حدود القراءة الأولى عاجزا عن إحداث قراءة ثانية أو توليد نص إنشائي إما بالكتابة عن النص ذاته أو بتفجير نص آخر في نقوسنا يتنشأ من انفعالنا بالنص المقروء . على أن العقم هذا قد يصيب القراء فيجعل النص المخصب عقيها حينها يقرأه قاريء عاجز ويدعي أن النص لا شيء فيه أى أنه نص عقيم وليس العقم في النص ولكنه في ذائقة القاريء العاجز . وهذه حالة لمسها شيخنا ابن جني وقال فيها خاطبا أحد العاجزين بمن أصابه العقم أمام اللغة : ( فإن رأيت شيئا من هذا النحو لا ينقاد لك فيها رسمناه ولا يتابعك على ما أوردناه ، فأحد أمرين : إما أن تكون لم تمعن النظر فيه فيقعد به فكرك عنه ، أو لأن لهذه اللغة أصولا وأوائل تخفى عنا وتقصر أسبابها دوننا ) .

هذا هو عقم القاريء الذي يحدث من عدم إمعان النظر أو عن دقة أسرار اللغة ، وعلاج ذلك هو في تشريح النص تشريحا يبلغ دقائق

تكويناته الداخلية . على أن النصوص الأدبية في غالبها نصوص معطاء منتجة وقليل منها العقيم ، هذا إذا سلمنا من عقم القراء .

والنصوص تدخل في شجرة نسب طويلة ذات صفات وراثية وتناسلية فهي تحمل (جينات) أسلافها كها أنها تتمخض عن (بذور) لأجيال نصوصية تتولد عنها ، ونحن نستطيع أن نعاين كذلك كله على جسد النص وحركته التحولية ، وكل حضور ذهني يحدث عندنا ونحن نقرأ نصا ما فإن هذا التداعي هو نتاج تلك السمة التوارثية ، فالمعارضات الشعرية يستدعي بعضها بعضا وكذلك النقائض والاقتباسات والتضمينات ومايسميه الأوائل بالسرقات الأدبية ومايسميه الجرجاني بالاحتذاء هو كله (تداخل نصوص) - انظر الخطيئة والتكفير ص ص ١٣/٥٥/١٣ فالنص يدخل على نصوص أخرى تسبقه فيكون نتيجة لها وأخرى تلحق به فتكون متولدة عنه ، وهو بينها حلقة في سلسلة طويلة بدأت في الماضي السحيق الذي لا ندرك إلا بعضه ، إذ لم يأتنا من شعر العرب إلا أقله ولو جاءنا كاملا لجاءنا علم وشعر وفير كها قال أبو عمر و بن العلاء . وهي تمتد إلى مستقبل آت لن ندرك إلا بعضه .

ولقد كان لي من قبل وقفات عن (تداخل النصوص) في علاقات النص مع ماقبله من نصوص، على أساس أن مفهوم (تداخل النصوص) هو من المفهومات الأساسية في طريقتي لقراءة الأدب وتحليله مما يعني أنني أتعامل مع النص على أنه (بنية) مفتوحة على الماضي مثلها انه وجود حاضر ويتحرك نحو المستقبل. وهذا يغاير ويناهض فكرة البنية المغلقة على (الآنية)، ولقد شرحت موقفي هذا من قبل في حواري مع الأستاذ أحمد الشيباني في (الأربعاء). وأنا اليوم أتناول النص ليس على علاقته مع

الماضي كهاكنت فعلت من قبل ولكنني سأقف على أبيات الحصين المرى من زاوية تداخلها مع نصوص أتت من بعدها .

فالحصين ـ كما رأيناه في الاسبوع قبل الماضي يقول:

وقافية غير إنسية قرضت من الشعر امثالها شرود تلمّع في الخافقين إذا انشدت قيل من قالها

وهي أبيات تتكيء على تقليد عربي عربق حول العلاقة مابين الشعر والجن ، وكما ينقل أبو زيد القرشي ( مَنْ عَبيد لولا هَبيد ) وهبيد هذا هو شيطان الشاعر عَبيد بن الأبرص ، ولكل شاعر عندهم شيطان يهجّيه الشعر ، ولذا افتخر أبو النجم العجلي بشيطانه وقال :

### إنى وكل شاعر من البشر شيطانه أنثى وشيطاني ذكر

ولعله كان يرى أن فحولة شيطانه ستؤول به إلى فحولة في شعره فيبز بذلك أقرائه ، وهو بذلك يلتفت بدلالات الحصين المرى التفاتا يكشف المصدر الإلهامي عند الشاعر ويصرح به ، حيث إن الحصين وقف وقوفا تخييليا عند أسطورة ( شيطان الشعر ) ولم يرد لشعره أن يكون من ذلك المصدر ولكنه أراد له مجد التفوق والتسامي فوق البشر فتخيل قافية شر ودا لم تتفوه بها الشفاه ، ولم تكن بعد ، وراح يشبه شعره بذلك الذي لم يكن

بعد . أما العجلي فإنه يأخذ بتلك الدلالة ولا يكتفي بمجرد التهائل القائم فيها ولكنه يجعلها مصدرا لقوته فجعل الشيطانية بديلا عن مجرد (عدم الإنسية) وجعل هذا الشيطان ذكرا بديلا عن القافية الأنثى فجاء الاختلاف على هذه الشاكلة مابين الأنوثة والذكورة حيث يقول الحصين :

### وقافية غير إنسية

فيعارضه العجلي متداخلا معه ومختلفا عنه بقوله :

#### شيطانه أنثى وشيطاني ذكر

وكأنه يسعى إلى تجاوزه بهذه المفارقة العنترية ، وهو مع هذا الغلو والتهادي في المواجهة لا يطلق قوته إلا في وجه البشر فقط وكأنه يقول للجن إني لست معكم في سباق ولكنني أسابق البشر فقط ولذا قال :

#### إني وكل شاعر

ثم حدد ذلك وقال ( من البشر ) فهو يبز البشر ويمتاز عليهم جميعهم بذكورية شيطانه ، دون أن يغضب الجن عليه أو أن ينالهم في منافسة إبداعية لا يقوى عليها مما يبقى على جلال القافية غير الإنسية ويحفظ لها سموها بالرغم من أنوثتها ، فهي مبجلة وجليلة المقام بما إنها غير إنسية ، ولكن التهايز والتسامي هو فيها بين الشعراء البشر في مصادر إلهامهم الشيطاني من حيث هو ذكوري أو أنثوي . وليس على الأولى إلا العجلي أما الآخرون فلهم الشياطين الإناث .

ومادام المجد الشعري محفوظ المصادر فإن سمة (الشرود) سنظل علامة شاعرية تمنح الشعر جلالا وكهالا مثلها قرر الحصين المرى، والمصدر الغيبي للإلهام يحتم صفة (الشرود). ولكن القافية الشرودهذه تتحول مع الزمن لتصبح (شوارد) تماماً مثلها تتناسل العائلة من جدّ واحد إلى أحفاد عدة يتولدون ويتناسلون إلى أجيال كثيرة، وكذلك فإن (الشرود) الواحدة لدى الحصين تتحول إلى (شوارد) من الأحفاد لدى المتنبي، وحينها يرتاح الشاعر وينام لأنه حقق مراماً شعرياً عريقاً:

#### أنام ملء جفوني عن شواردها ويسهر الخلق جارًاها ويختصم

وهكذا تتحول (شرود) الحصين إلى (شوارد) المتنبي ولكن من دون أن يلامسها القيد أو يمسك بتلابيبها ممسك إذ يظل الخلق يسهرون ويختصمون جراها، وهم لن يلتفتوا أبدا أبدا لأن الاتفاق يحول الشوارد إلى مقيدات، وضبط المعاني وحصرها والتواطؤ على ذلك سيحول كلمات الشاعر إلى (مقيدات) وحينئذ سيموت الشعر. ونقول إن الشعر سوف يحوت لو تم هذا الحصر لأن بناء البيت هنا قام على حالة الإطلاق وهذا مايشير إليه البيت الذي سبق بيتنا هذا ولننظر فيها معا:

أنا الذي نظر الأعمى إلى أدبي وأسمعت كلماتي من به صمم أنام ملء جفوني عن شواردها ويسهر الخلق جرّاها ويختصم إن صفة (شوارد) هنا هي صوتيم النص هذا لأنها هي التي ولدت ذلك الشعر الذي جعل الأعمى يبصر وجعل الأصم يسمع وجعل الخلق كلهم يسهر ون ويختصمون . كل ذلك يتم بسبب تلك الكلمات الموصوفة بأنها (شوارد) ولو تقيدت هذه الشوارد لاتفق الناس وزال الخصام وانتفى السهر حينئل . وسيعود الأعمى إلى عهاه والأصم إلى صممه ، ولن يكون هناك مزية بعد ذلك ، وحينها سوف يسقط الشعر ويموت .

ولكي لا يحدث هذا فلابد للشوارد أن تظل كذلك ويجب أن يستمر الخصام والسهر جراها لكي يظل الشعر شعرا حيا مخصبا في عقول مخصبة . ولكي يظل النص ابن النص ويظل المتنبي ابن العجلي ابن المرى . ويأتي بعدهم حفيد وحفيد وأحفاد ، وليكن نذير العظمة واحدا من ( هؤلاء الأشقياء ) وهذه العبارة من عمر أبو ريشة . وحفادة العضمة لهؤلاء تتجلى في قوله :

بينما ألجمه لجما على باب عنيزه خلت شيطاني لهيبا لكزته الريح لكزه في دمي في خافقي في جسدي ينشر أزّه كلما دافعته يقفز في وجهي قفزه: انتفض فالجمر مازال غضا في قلب عزه.

هذا مقطع افتتاحي من قصيدة ضافية لنذير العظمة هي قصيدة (عنيزة والحلم) فيها نكتشف أن شيطان الشعر لم يمت في عصر التكنولوجيا ولم يزل هذا الشيطان قويا وشرسا . وهذه القوة تبلغ حدا ينهزم أمامه الشاعر وتنهار قدرته على المقاومة والمهانعة فيستسلم أخيرا ويكتب القصيدة والقرار هنا هو قرار شيطان الشعر الذي يصدر أمره إلى الشاعر :

وينتفض الشاعر ويكتب سنة وستين بيتا ترضي كل شياطين الشعر، وتسرق شيطان العجلي من قمقمه فتأخذ ذلك الشيطان الذكر وتجعله يقف على باب عنيزه يترصد مقدم نذير العظمة ويدخل الاثنان في صراع ينتصر فيه الشيطان الذكر وتكون القصيدة . ولكن ذكورة هذا الشيطان لا تلغى الأنوثة عند العظمة كما فعلت عند العجلي ، إذ يظل رمز الأنثى في قصيدة ( عنيزة والحلم ) قويا وفاعلا ويظل قيمة دلالية ولودا . وليس الشيطان الذكر سوى فارس يقف على باب عنيزة يبحث في وجوه القادمين فإذا ماأحس بأن أحدهم شاعر أمسك بتلابيبه وعاجل سكونه ووقاره ليحول السكون إلى اضطراب كي ينتفض الشاعر (كما انتفض العصفور بلله القطر ) ويكتب القصيدة . ولكن هذه القصيدة لمن ؟ . إنها لعنيزه . وهذا يعني أن الشيطان الذكر يشتغل من أجل الأنثى ويسعى لخدمتها وخلودها ، وهذا تحوير لوظيفة شيطان الشعر يحدثه نذير العظمة الذي يتداخل مع المري والعجلي ، ولكنه يحول السهات الشعرية المتنافرة عندهما إلى سهات متزاوجة تزاوجا منتجا ومولدا . وعلى يدى هذا النص تلتقى الدلالات ويتولد التداخل في توازن متناسل . وهنا نجد أنفسنا مع حالة التلاقح الثقافية التي أشار إليها أبو حيان التوحيدي بكلمته الجميلة التي منها قوله:

(لما تمبزت الأشياء في الأصول ، تلاقت ببعض التشابه في الفروع ، ولما تباينت الأشياء بالطبائع تألفت بالمشاكلة في الصنائع ، فصارت من حيث افترقت مجتمعه ، ومن حيث اجتمعت مفترقة ، لتكون قدرة الله ـ عز وجل ـ آتية على كل شيء ، وحكمته موجودة في كل شيء ، ومشيئته نافذة في كل شيء ، ومشيئته نافذة في كل شيء ) .

كذا هو الأمر بإرادة خالق الكون اجتماع يفضي إلى افتراق ، وافتراق يفضي إلى افتراق ، وافتراق يفضي إلى اجتماع . وكل شتات ظاهري ينطوي على وحدة داخلية لا تدركها إلا العقول الموهوبة . وكل اختلاف يؤول إلى ائتلاف ، وتلك هي وظيفته وليس النص الأدبي إلا مضهارا حيا لتمعن هذه الحكمة واستكشافها . وكل قطرة هي من المحيط وإلى المحيط . وبذاك يكون النص كائنا حيا وهو جزء من سياق يشمله ويتمخض عنه في الوقت ذاته .

وتداخل النصوص يستند على هذا التصور . وإني لأحسب هذا الأمر واضحا ولسوف أزيده إيضاحا على إيضاح في آتي المقالات ـ إن شاء الله ـ .

وأخيرا أشير إلى أن ظاهرة (تداخل النصوص) هي سمة جوهرية في الثقافة العربية حيث تتشكل العوالم الثقافية في ذاكرة الإنسان العربي ممتزجة ومتداخلة في تشابك عجيب ومذهل ، وإن وقفة سريعة على طبيعة التأليفات العربية الأولى لتثبت لنا ذلك ، حيث نجد كتب أسلافنا تقوم على مزيج معر في متشابك ، وهذا الجاحظ ومؤلفاته ، ومنها كتاب الحيوان الذي يقوم ويتأسس على (التداخل) المطلق ، وفيه تقوم الملاحظة التجربية بجوار ثقافة الرواية ويدخل بينها ثقافة الدراية ، وكل قول يدخل بنا إلى قول آخر ، ويكون الحديث ذا شجون - كما هو المثل العربي - وكلمة شجون هنا معناها غصون ، أى أنها توحي بالتمده والتناسل الحيوي ، وعلى ذلك كل كتب أسلافنا وعقولهم أيضا حيث يجتمع العالم كله في (مجال) واحد . ومثلما يحدث ذلك في المؤلفات فإنه يحدث أيضا في القصيدة العربية

وتشكيلاتها المتنوعة ظاهريا والمتداخلة نصوصيا . ولقد شاع تسمية ذلك بالاستطراد وهذا ماتوصف به مؤلفات الجاحظ وغيره من الأسلاف ولكن الحق هو أن ذلك تداخل نصوصي له مايبرره ومايستدعيه من النصوص نفسها ، وكلها نصوص أدبية أو علمية يقود بعضها إلى بعض ويفضي إليه ، والحضور الذهني المشترك مابين إشارات النص وذهن الكاتب هو الذي يقيم تلك العلاقات والتداعيات .



# تفسير للشعريا لشعر

### من جغرافية النص إلى جيولوجية النص

(والذي حارت البرية فيه) هو تفسير النص الأدبي وتشعبت المواقف حول ذلك مابين نظرة ظاهرية تكتفي بصريح الدلالة ، ونظرة تأويلية تعتني بخفايا الأمور وبواطنها ، وكأني بالنظر الظاهري قد نظر نظرة تشبه دراسة الأرض دراسة جغرافية تعتني بما على سطحها من مظاهر بارزة ، بينها النظر التأويلي المفرط يقوم على غيبيات ظنية تعتمد على الحدس والتخمين ، وهذان طريقان قد يشبعان نظرة الناظر ولكنهها لا تفيان بحق النص ، والأولى بنا أن نتتقل من (جغرافية) النص إلى (جيولوجيا) النص ولكن مع التمسك ببراهين النص ومقوماته التكوينية لكي لا نتوه في تأويلات تخمينية ينفرط بها حبل العلاقة فيها بيننا وبين عالم اللغة والناس . وجيولوجيا النص هذه تقتضي الأخذ بنصوصية النص وهي أن نجعل مادته الأساسية هي البرهان على وجوده وعلى وظيفة هذا الوجود . ونجعل لغة

وجيولوجيا النص هده تقتضي الاخد بنصوصيه النص وهي أن نجعل مادته الأساسية هي البرهان على وجوده وعلى وظيفة هذا الوجود. وتجعل لغة النص هي الطريق إلى توليد معاني النص ، أى أن نعطي التركيب حقه في تأسيس السياق الداخلي ومن ثم السياح للنص لكي يشتبك في سياق عام يشمله ، فقصيدة طللية لابد أن تنتمي إلى شعر الأطلال بعامة ، وكل رمز

فيها لن يتم فهمه إلا بعد أن نتمثل هذا الشعر وندرك مراميه السياقية ، وهذه هي ثقافة النص التي يعتمد عليها ويتجه نحوها . ومن هنا فإن تفسير الشعر لا يكون إلا بالشعر . ونحن بهذا نقتدي بالمفسرين الذين رادوا هذا المجال ووصلوا فيه إلى مستوى مذهل من الدقة المنهجية . ومن ذلك مافعله شيخنا عبدالر حن السعدي ، رحمه الله ، في تفسيره للقرآن ، ثم في وضعه لكتاب أصولي بعنوان ( القواعد الحسان لتفسير القرآن ) وضع فيه سبعين قاعدة للتفسير بناها على مفهوم ( تفسير القرآن بالقرآن ) وهو المفهوم الذي قال به شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله .

ومن قواعد الشيخ السعدي قوله: (العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب)، وهذه هي القاعدة الثابتة عنده. ونحن إذا ماأخذنا بالمبدأ النصوصي الأساس وهو تفسير الشعر بالشعر مجاراة لمبدأ تفسير القرآن بالقرآن، ثم وقفنا عند هذه القاعدة التي تجعل شمولية النص فوق المناسبة والظروف وتغلب جانب الدلالة الكلية، فإننا نستطيع أن نحقق للنص وظيفته الإبداعية التي تجعله قولا جماعيا وليس تعبيرا ذاتيا أو إقليميا أو ظرفيا.

والحق أن أسلافنا كانوا يعون ذلك حق الوعي ، ولذلك فإن الصولي أخذ قصيدة ابن الرومي عن الوطن وأدخلها مع جملة قصائد عن الأوطان ومحبتها . وهي التي يقول فيها :

ولي وطن البت الا أبيعه والا ارى غيري له الدهر مالكا عهدت به شرخ الشباب ونعمة كنعمة قوم أصبحوا في ظلالكا فقد ألفته النفس حتى كأنه لها جسد إن غاب غودرت هالكا وحبب أوطان الرجال إليهم مارب قضاها الشباب هنالكا إذا ذكروا أوطانهم ذكرتهم إذا ذكروا أوطانهم ذكرتهم عمود الصبا فيها فحنوا لذلكا

وابن الرومي في حقيقة الأمر لا يتحدث عن وطن ولا هو في حنين إلى بلاد ، ولم يفقد ابن الرومي وطنه قط ، وأبياته من حيث المناسبة والظرف لا شأن لها بالوطن والأوطان . وقصة هذه الأبيات هي أن رجلا تاجرا يدعى ابن أبي كامل قد أجبر ابن الرومي على بيع داره واغتصب منه بعض جدرانها ، وراح الشاعر إلى سليهان بن عبدالله بن طاهر يشتكي له الحال ويستعين به على رد داره ، وكلمة وطن وأوطان تعني بيتا وبيوتا . مما يعني أننا أمام حالة من حالات (خصوص الأسباب) فهل ياترانا سنقف عند حدود هذه الظرفية الخاصة ونحجر على القصيدة ونمنع أنفسنا من التفاعل معها لأن صراع ابن الرومي مع ابن أبي كامل لا يعنينا ولا يهمنا بحال . . . ؟! .

إن جواب أبي بكر الصولي يأخذ بقاعدة (عموم الألفاظ) ولا يقف عند خصوص الأسباب ، وكذا هي حالنا نحن إذ إننا نجد الناس في زمننا هذا \_ زمن الكلام عن الأوطان \_ تستشهد بهذه الأبيات وترددها في كل حادث وطني ، ولا يخطر ببال أحد منهم حادثة ابن أبي كامل أو بيت ابن الرومي وجدران ذلك البيت . وكذا هي الحال مع كل نص يملك القدرة

على شمولية الدلالة . والحكم في ذلك على طاقة اللغة التي يجب أن تكون ذات صفات أدبية إذا كان النص نصا أدبيا .

#### 非非非

ومن قواعد الشيخ قوله بـ ( مراعاة دلالة التضمن والمطابقة والالتزام ) ويشرح ذلك بقوله : ( والطريق إلى سلوك هذا الأصل التافع : أن تفهم مادل عليه اللفظ من المعاني ، فإذا فهمتها فها جيدا ، ففكر في الأمور التي تتوقف عليها ، ولا تحصل بدونها ، ومايشترط لها ، وكذلك فكر فيها يترتب عليها ، ومايتفرع عنها ، وينبني عليها . وأكثر من هذا التفكير وداوم عليه ، حتى يصير لك ملكة جديدة في الغوص على المعاني الدقيقة . فإن القرآن حق ، ولازم الحق حق . ومايتوقف على الحق حق ، ومايتفرع عن الحق حق ، ولازم الحق حق ولابد ) ثم يقول : ( ولهذا يعلل ومايتفرع عن الحق حق . ذلك كله حق ولابد ) ثم يقول : ( ولهذا يعلل وأثرها ) .

ونحن لو تأملنا كلام الشيخ هذا لوجدناه يشكل أسسا أصولية لتفسير النصوص ، إذ إنه يربط اللفظ بالدلالة ثم بالفهم الجيد ، ثم ينتقل بعد ذلك إلى التفكير بما يفضي إليه ذلك من أمور تستلزمها تلك الدلالة ، ويلي ذلك مايترتب عليها ومايتفرع عنها وماينبني عليها ، وكل هذا يمثل دلالات لا توجد ظاهريا في النص ولكنها متضمنة فيه ومستلزمة منه ، وذلك لعمومية دلالته وشموليتها .

ثم إن الشيخ لا يقف عند رسم الحدود الإجرائية الصرفة ، ولكنه يحث الدارس على التأمل والتبصر : ( وأكثر من هذا التفكير وداوم عليه حتى يصير ملكة جيدة ) ، وهذه ليست مجرد ملكة ذهنية راقية ، ولكن الهدف منها هو : ( الغوص على المعاني الدقيقة ) .

إن الدخول الصحيح على النص لا يتم إلا بفروسية علمية محكمة الأدوات والإجراء وهذا العلم وحده لا يكفي إذ لابد من دخول الذائقة التي يحدث لها التدريب المتواصل على (الغوص) . فالنص فرس أصيل لا تعطي قيادها إلا لفارس متمرس في علمه وذوقه وتلك هي نصيحة الشيخ السعدي مثلها أنها نصيحة أبي حامد الغزالي ، رحمه الله ، الذي يقول شارحنا تجربته الذوقية مع المعرفة إن هناك (ما لا يمكن الوصول إليه بالتعلم ) فالعلم وحده لا يكفي ، ويزيد أبو حامد فيقول : (بل بالذوق والحال وتبدل الصفات ) ويشخص مقولته بأن يعطي مثلا عليها فيقول : (كم من الفرق بين أن تعلم حد الصحة وحد الشبع وأسبابها وشروطهها ، وبين أن تكون صحيحا وشبعان ) .

وهنا تمثل الحال بين يدينا لتكون هي والذوق وتبدل الصفات شروطا لبلوغ العلم والمعرفة غايتها ولأدائها لوظيفتها . ولا يكفي حينئذ أن نقرأ النص ولكن لابد أن عرف نصوصيته ، وهذه المعرفة أيضا لا تكفي بل لابد أن نعشق النص وأن نتحبب إليه لكي يفتح لنا صدره ، ونغوص بعد ذلك فيه غوصا يخرج لنا اللؤلؤ ودقائق المعاني وأسرار البلاغة وسحر البيان . إنها عملية علم وذوق وحب .

\* \* \*

ومن قواعد الشيخ السعدي الكلية التي يمكننا الأخذ بها في الدرس الأدبي قاعدته حول شمولية السياق حيث يقرر أن : ( السياق الخاص يراد به العام ) ، وهذه قاعدة تربط مابين الخاص والعام وتجعل الخاص يفضي إلى العام ويؤول إليه ولا يتقيد من دونه . وهذا مبدأ تفسيري من المهم الأخذ به في تفسير دلالات النصوص الأدبية وتحريك قوتها الإبداعية .

وفي القاعدة الثامنة والخمسين يقرر الشيخ أن (الكمال إنما يظهر إذا قرن بضده)، وهذه قاعدة رأينا في تحليلاتنا السابقة في هذه المقالات أنها أساس مهم لإدراك الدلالة، وهي قاعدة أسلوبية اعتمد عليها التحليل الأسلوبي الحديث، ونحن نرى هنا أن المفسرين قد وصلوا إلى هذه القواعد الأصولية في التفسير النصوصي سابقين بذلك جهود المحدثين، بعد أن لامسوا مشكلات تأويل النص، وهي المشكلة التي أفاض فيها شيخ الإسلام ابن تيمية كثيرا وناقشها مناقشة طويلة وعميقة انتهت به إلى وضع قاعدة في التأويل تقضي بأن نتطلب تفسير القرآن والحديث تفسيرا يتكرر وجوده في مواقع أخرى فيها، ومن هذا التواتر تتولد القرائن يتكرر وجوده في مواقع أخرى فيها، ومن هذا التواتر تتولد القرائن المفضلة إلى المعنى المراد، وبذا يكون التأويل مستندا على براهين من النص نفسه وليس يستند إلى تخمين ذاتي من المفسرين (انظر كتاب موافقة الحليند: ابن تيمية وقضية التأويل).

ومبحث التأويل هذا مبحث طويل ومهم لا تكفى فيه هذه الممالجة ولكني أكتفي بهذه الإشارات الموجزة موضحاكم هو النقد الأدبي محتاج إلى جهود المفسرين من أجل الإفادة وتوسيع مجال الدرس الأدبي وضبط قواعده ، مثلها أقول بحاجة طلاب ( النظرية ) إلى علهاء الأصول والمنطق من أجل تأسيس كليات نظرية شمولية توجّه النظر وتضبط الإجراء .

#### تذييل

أذكر تباعا أن الشيخ محمد الأمين الشنقيطي ، رحمه الله ، وضع تفسيرا للقرآن الكريم معتمدا فيه على (تفسير القرآن بالقرآن) وعنوانه : ( أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ) .

## ميش الأكريكم « عزيز ضياء ومادة للحوار »

عاينسب إلى الأديب اللغوي أبي هلال العسكري قوله:

فلو انسي جسعلت امير جيش

الما قاتلت إلا بالسوال

فإن الناس ينهزمون منبه
وقد ثبتوا لأطراف العوالي

وفي مقالة أستاذنا الجليل عزيز ضياء يوم الخميس الماضي عن محاضر تي بأبها وابل من الأسئلة ونبال من الحب ، ذلك النوع من الحب الذي تتولد عنه الأفكار حسب مقولة رومان ياكوبسون من أن الخلافات السياسية تورث الحروب أما الخلافات الثقافية فتولد الأفكار . وكأني بأستاذنا المضيء دوما عزيز ضياء يأخذ برأي أبي هلال العسكري الذي صارت عسكريته ثقافية وصارت تولد الأفكار من خلال الأسئلة والاختلاف الاجتهادي ، وأجمل مافي اختلافات الأستاذ ضياء هو إثارته الدائمة للتحدي والمجابة . ولذا فإنه يختم مقالته تلك بمطالبتي ( ومطالبة الأصدقاء عابد خزندار وسعيد السريحي ) بتقديم دراسة عن إحدى

قصائد غازي القصيبي لكي تكون مادة للحوار والمناقشة ، وإنه لمن حسن حظي أن يجيء طلب الأستاذ محددا ومدققا بهذه الشاكلة ، ذاك لأني في طور الانهاك الآن لإعداد دراسة عن عدد من شعرائنا ومن ضمنهم غازي القصيبي ولقد تمت الدراسة وأتبعتها بمساءلة مع الشعراء المدر وسين حول رأيهم فيها قبل عن قصائدهم . ولقد وصلتني إجابات الشعراء المعنيين ، ولسوف تصدر هذه الدراسات ومعها الردود في كتاب (۱) . ولكنني أقتطع الآن منها الجزء الخاص بغازي القصيبي وأعرضه للنقاش ، وإني لمتطلع لحوار مفيد قد يعود على كتابي هذا بفائدة لم أتوقعها . وأول هذه الفوائد هو أن أعرف رأى أستاذنا الكبير عزيز ضياء ، وثانيهها هو أنني أنشر هذا الجزء كاملا بعد أن حدث نشره من قبل ناقصا ومبتورا . أما ثالث الفوائد فهي فائدة طريفة ومؤلة وهي أن هذا الجزء من البحث قد سطاعليه طالب من الطلاب وقدمه باسمه كبحث في النقد الحديث ، ولقد كشف صديقنا الدكتور عبدالله المعيقل هذه الحادثة ، وتعامل معها بما يجب ولسوف يكون نشري للدراسة إثباتا للملكية وإشاعة لها .

وهذا تحليل ودراسة لقصيدة غازى القصيبي .

#### تنوير:

لقد اقتطعت هذه الدراسة من دراسة شاملة عن ( نماذج المرأة في الفعل الشعري المعاصر ) شملت ثلاثة شعراء هم حسين سرحان ، وغازي القصيبي ، ومحمد الحربي . وكل واحد منهم يمثل مرحلة تصوصية ، وجاءت النهاذج الشعرية لديهم متهايزة فلدى سرحان تجد المرأة/ الموت

<sup>(</sup>١) لقد صدرت هذه الدراسة في كتاب عنوانه ( الكتابة ضد الكتابة ) بيروت ١٩٩١م .

وعند القصيبي نجد المرأة/ الحياة ، بينها نجد المرأة/ الفعل في قصيدة الحربي . وهذا الجزء المنشور هنا يخص المرأة/ الحياة ، كها هو نموذج القصيبي . وفي الدراسة إشارات إلى نموذج حسين سرحان لن يتضح للقاريء معناها إلا بالعودة إلى كامل الدراسة . وإليك الجزء الخاص بغازي القصيبي :

#### المرأة / الحياة

يقول شللي إن (الشعر أغنية يسلي بها الشاعر وحدته) (١) ويبدو أن الشاعر غازي القصيبي يتفق مع شللي في هذا المنحى . هذا ماتقوله أفكاره عن الشعر (١) . وهذا ماتنص عليه قصيدته النموذجية (أغنية في ليل استوائي) (١) ، وهي قصيدة تتصاعد نصيا بما أنها أغنية تحدث في الظلمة (الليل) وفي خط الاعتدال والتعامد الكوني (الاستواء) . وتشرع القصيدة بالتوتر والتهيج الانفعالي من أول بيت فيها حيث تنفجر من الوهلة الأولى :

#### فقو لي إنه القمر !

وتتكرر هذه الجملة ست مرات ، حيث فتحت القصيدة كبداية ومطلع ، ومرت عبرها خاتمة لخمسة مقاطع منها ، لتنتهي بها ختاما ، فتكون أول بيت وآخر بيت حيث يتحقق (الاستواء) خط البداية والنهاية أو خط اللا بداية واللا نهاية .

ومع هذه الحملة تتداخل ثلاث حمل متولدة منها ومتحولة عنها هي :

راجع النص كاملا ف نهاية الدراسة

#### فقو في إنه الشبجر فقو في إنه الوتر وقو في كيف اعتذر

ومن هنا فإن جملة (قولي) ترد تسع مرات ، بينها ترد كلمة (القمر) ست مرات . وهذان العنصران (قولي والقمر) حكها تحولات القصيدة ونمذجا دلالاتها . ولسوف نسعى إلى تشريح هذين العنصرين مع آخرين مهمين في هذه القصيدة \_أيضا \_هما عنصر الموت والرمل وعنصر اللؤلؤة السمراء .

#### فقولي إنه القمر!

هكذا تبدأ القصيدة بداية معلقة حيث تشمخ (الفاء) رابطة النص بفضاء الحدث الذي كان ، ولكننا لا نعلم ماهو ، فهي امتداد إنشائي لقول سابق أحدث هذه الجملة وظل بمسكا بها من خلال حرف العطف (ف): فقولي . ولكن ذلك القول المنتج لهذه الجملة يتوارى عنا بعد أن ترك دليلا يدل على وجوده ، فهو إذًا حضور غائب أو غياب حاضر ، مما يحقق درجة (الاستواء) والتعادل بين قطبي الحضور والغياب ، مثلها تعادل كون القصيدة في عنوانها حيث توالدت في ليل استوائي ، وكأن حدوثها في الليل براعة في إسدال ستر الاختفاء على نفسها ، ومن هنا توارى الرحم الذي تمخض عنه مطلع القصيدة .

ومن خلال هذا الحضور الغائب أو الغياب الحاضر تأتي جملة ( فقولي إنه القمر ) على أنها خطاب مباشر من الرجل إلى المرأة ، وهذا يحمل

مفارقة لقصيدة حسين سرحان التي قامت على غير المباشرة (قولا لذات اللمى). وللمفارقة هنا وجوه كثيرة ، منها أن القصيبي يخاطب المرأة ذاتها كإنسانة مفردة بينها سرحان يخاطب نفسه لأن الاطلاق المتمثل بالتثنية يلغي تحديد المخاطب ويجعله نكرة أو غير موجود - كهار أينا أعلاه - . وهو حين يخاطب المطلق فإنه يخاطب المذكر لأن الأنثى غائبة بل هي ميتة كها وضحنا . فالحضور عنده ذكوري ، على عكس القصيبي الذي تأتي جملته مرتكزة على حضور المرأة في مقابل غياب الرجل الذي تمت الإحالة إليه عبر ضمير الغائب (إنه القمر)

كها أن جملة القصيبي كاملة الدلالة لأنها جملة تامة ، أما جملة سرحان فإنها ناقصة ، وهي عالة في معناها على مابعدها ، مما يجعل المرأة فيها ناقصة مثلها هي غائبة ، ولقد رأينا نقص المرأة هناك من خلال اتحاء ذاتها وحلول الصفات محل الذات .

ومن هنا تتحدد الدلالة في قصيدة القصيبي على أنها حضور ومباشرة . وهذا معناه حياة النموذج في مقابل موته عند سرحان ، ولكن هذا الحضور وهذه المباشرة تقف مجردة ، أى أنها غير مقرونة بالفعل ، وهذا مانلحظه على القصيدة التي ظلت المرأة فيها صامتة على الرغم من حضورها وحياتها ، ولذا تكررت مناداة الشاعر لها بأن تكسر صمتها وحاول ذلك تسع مرات من خلال ترداد جملة فقولي : فقولي / فقولي . . الخ .

ولهذا تحول الصمت ليكون أجمل من النطق ويستولي هذا الحس عند الشاعر فيعلن ذلك في القصيدة نفسها :

#### قصيدي خيره الصمت

ولكنه يعقّب هذه الجملة الاعتراضية مباشرة بجملة طلبية أخرى من جمل النداء للمرأة بأن تنطق :

#### ... فقو لي إنه القمر

ولكن الشاعر غير صادق في هذا الطلب لأنه يعود فينهى المرأة عن محاولة النطق ويفعل ذلك مرتين متعاقبتين :

انا ؟! لا تسألي عني

أنا ؟! لا تسألي عني

ثم يقدم لها مايراه يكفيها عن السؤال:

#### وحسبك هذه الأنسام والأنغام والأحلام لا تبقي ولا تذر

ويتبعه بالجواب (أيضا) : إنه القمر .

وتنتهي القصيدة بمثل ماابتدأت به ( فقولي إنه القمر ) دون أن تنطق المرأة . فهي إذًا قد حضرت والذي تولى إحضارها هو النص ، ولكن النص نفسه تولى إسكاتها وحسَّن لها الصمت حين جعله خيرا من

القصيد ، وحين راح يشوه النطق ويخوف المرأة منه :

وهل تدرين ماالكلمات؟ زيف كاذب اشر به تتحجب الشهوات ... أو يستعبد البشر

فالنطق واللغة خطر لا يقوى عليه إلا الذكر أما الأنثى فلا شأن لها بذلك ولا حول لها عليه ، وحسبها الأنسام والأنغام والأحلام التي لا تبقي ولا تذر . وبالتالي يكون هذا الحضور هو حضور الغياب أو هو غياب الحضور ، لأن المرأة جاءت خرساء ولم يمنحها الذكر حق النطق بعد .

وهذه هي السمة الدلالية التي تحركت فيها القصيدة بدءا من غياب السبب وحضور النتيجة في جملة المطلع ، وهذه عقدة دلالية بنيوية اتكأت عليها القصيدة وفي الوقت نفسه تصارعت معها ، وذلك من خلال ابتكار مقدمات سببية متعددة أخذت في تحرير نفسها من كونها ناتجا يلحق بجملة المطلع إلى كونها مقدمة تسبق جملة المقطع . ولقد حدث هذا في خمسة مقاطع تالية صارت فيها جملة المطلع خاتمة ونتيجة لقول حاضر بعد أن كان غائبا في البداية .

وكذلك سعت القصيدة إلى مواجهة عقدتها من خلال تعميق الحضور ، وهو ماسنشير إليه لاحقا ، وتكتفي الآن بأن نقول إن الصراع حول هذه العقدة الدلالية هو صراع اللا غالب ، وهذا هو مايبقي في النص حالة التوتر التي تميز الفن الجيد ـ كها يؤكد ألن تيت (٤) حينها يتراوح

العمل بين التجريد والاحساس ، ويتأسس حينئذ على ( المفارقة بمفهومها الدال على تنامي التنافر والغموض وتقابل المتناقضات . (٥) ولسوف نلامس وجوها من هذه المفارقة في نصنا هذا مما ينتج عنه صورة نموذجية للمرأة تفارق النموذج السالف ـ وإن تداخلت معه في بعض عناصرها .

وأول هذه المفارقات هو أن المرأة السالفة كانت غائبة وغير فاعلة ، أما هذه فهي ذات حضور على قدر من العمق والتكثيف ولكنها ظلت غير فاعلة لأنها لم تزل صامتة .

#### القمر . .

حين يقول الأخطل واصفا فتاته بأنها:

مهاة من اللائي إذا هي زينت . . تضيء دجى الظلماء كالقمر البدر (٢) حيث تقف الأنثى والقمر لتضيئا الظلمة ويصبحا بدرا ، وتتأسس هذه الصورة للمرأة / القمر (البدر) في الشعر العربي ، كها نجد عند الأخطل وعند ابن أبي ربيعة الذي يعطي المرأة نورا يضيء كها هو ضوء القمر :

خود يضيء ظلام البيت صورتُها كما يضيء ظلام الحندس القمر(٧)

ولكن ابن ابي ربيعة لا يدع هذه الصورة دون مداخلة يفارق فيها ماهو تقليد شعري جمالي ، ويحول هذه الدلالة من الأنثى الى الرجل في بيته المشهور : (^)

# قالت الصنغرى وقد تيمتها قد عرفناه وهل يخفى القمر

وفي هذا البيت يأتي القمر دالا على الرجل من دون واسطة ، بينها جاء التشابه في البيتين السابقين بين القمر والمرأة من خلال أداة التشبيه ، مما يعني أن المرأة ( تشبه ) القمر ولكنها ليست هي القمر ، كها أن شبهها به هو في صفة ( الإضاءة ) على وجه التحديد ( والحصر ) .

أما الرجل فإنه: القمر، لا من باب التشبيه أو تلبس بعض الصفات ولكن من باب الدلالة المطلقة. إنه القمر الذي لا يخفى علوا وإضاءة، وما سوى ذلك من صفات، حسب منطق النص.

و في مواجهة هذا الموروث المتقابل يأتي غازي القصيبي سافرا عن وجه خطابه لفتاته بجملته المهيمنة : فقولي إنه القمر .

والقمر هنا هو الرجل . ولكن الأمر هنا يفترق عها هو عليه لدى عمر بن ابي ربيعة ، لأن القمر اسم اطلقته المرأة على الرجل في بيت عمر ، ولذلك فإنه جاء في بيت واحد مفرد وجاء على صورة احتفالية تحقق فيها للرجل أعلى غايات نرجسيته حين هتف النسوة :

### نعم . قد عرفناه . وهل يخفي القمر .

أما في قصيدة القصيبي فإن (القمر) مطلب شعري تتوقف عليه الدلالة كلها، مثلم يتوقف عليه النص وجودا أو عدما ولو قالت المرأة للقصيبي إنه القمر لما حدثت القصيدة ولكنها لم تفعل ومن هنا صار الشعر، وبسبب ذلك حسَّن الشاعر لفتاته الصمت ودفعها إليه لكي لا

تنطق بالكلمة الحرام (القمر) فتموت القصيدة حينئذ فهي على النقيض من شهر زاد التي كان النطق لديها يعادل الحياة والصمت يعادل الموت ، ولذا صوَّر الشاعر الكلمات لحبيبته بأنها : زيف كاذب أشر .

وفي الوقت نفسه ظل يناديها ويلاحقها بجملته: فقولي إنه القمر، فهو يطلب منها فعلا لا يريدها أن تفعله، وهو يمنح صفة القمر للرجل (لنفسه مثل ابن أبي ربيعة)، ولكن هذه المنحة لا تتحقق لأن المرأة لم تنطق بها على خلاف فنيات عمر. ونتج عن هذا أن أخذت الجملة بالتردد والتكرر مرة تلو أخرى صانعة النص من خلال تكرارها ومولّدة لدلالاته المتنوعة:

فقو في إنه القمر أو البحر الذي ماانفك بالأمواج والرغبات يستعر أو الرمل الذي تلمع في حباته الدرر.

لًا لم تتحقق صفة ( القمر ) تحولت القصيدة إلى ( البحر ) ، ولما لم يتحقق البحر تحولت إلى ( الرمل ) .

وهذه العناصر الدلالية الثلاثة : القمر والبحر والرمل/ تحمل أمداء شعرية عميقة الجذور ، سأبدأ بالأخير منها وهو الرمل .

ولقد مر بنا منذ مطلع هذه الدراسة ما للرمل من علاقة بالمرأة حيث إنه الخيار المصبري الثاني لها ، فهي إما للزوج ( الرجل ) أو أنها ستكون من نصيب القوز ( الرمل ) . ورأينا أن فتاة حسين سرحان لم تكن من قَدَر

الرجل وذهبت مباشرة إلى التراب لتسكن فيه وينطمس أثرها من داخله:

ماكان أحالك لو لم ينظمس أثر منك الغداة ولو لم ينطبق بصر سكنت في الترب بيتا ماتحال له عرى ولايتنزى فيه مصطبر

وفي هذه المعادلة المصيرية بين الرجل والرمل ، تأتي فتاة القصيبي لتستقبل الخيار الأول وهو الرجل ، ولكن هذا الرجل ليس هو ( الستر ) كما يقول المثل الشعبي ، وإنما هو : القمر . إذًا هناك تحول في صورة الرجل ، ومن هنا فإن البديل له لم يعد هو الرمل مباشرة ، وإنما هناك خيار جديد يطرأ على المعادلة وهو البحر الممتليء بالحياة من خلال استعاره بالأمواج والرغبات ، فإذا لم تقبل المرأة بالبحر فإنها ستفضي بنفسها حتها إلى : الرمل ، الذي صار \_هنا \_خيارا ثالثا بعد خيارين مغربين .

ولكن إعادة قراءة الإبيات سوف تحيلنا مرة أخرى إلى الرجل ، لأن الرمل هنا لا يأتي على أنه عالم منفصل ومستقل عن البطل ، وإنما هو ( دال ) مركزي يحيل إلى الرجل وليس بديلا له أو عنه ، وكذلك البحر والقمر فهي كلها في موضع ( الخبر ) صياغة أو حكيا ، حيث الرجل هو المبتدأ المحال إليه بضمير الغياب ( إنه ) . وليس له من حضور إلا من خلال الخبر الأول ( القمر ) : ( إنه القمر ) أو ماعطف عليه ( أو البحر / أو الرمل ) فالمرأة إذًا ليست في خيار بين ثلاثة أشياء وإنما هي في خيار بين ثلاث صفات إما الرجل / القمر وإما الرجل / البحر وإما الرجل / البحر وإما الرجل / البحر وإما الرجل / المهر

الرمل . وكلها تتضمن صفة الاحتواء ، فالقمر يحتوي المرأة بضيائه والبحر بأمواجه ( ورغباته ) والرمل يتضمنها في جوفه . كما أن الرمل يصير قوزا منعطفا كالهلال فهو قمر من نوع ما ـ كما رأيناه في بداية البحث . وهذا يعني ان الرجل هو كون المرأة ومصيرها ، ولهذا لم يكن من الضروري لها أن تنطق في هذا النص ، لأن الخيارات المقدمة لها تنتهي كلها بنهاية مصيرية واحدة هي : الرجل .

وهذا الرجل يظل من فوقها عبر (القمر) ويتحرك من تحتها عبر (الرمل) ويموج من حواليها عبر (البحر). وهكذا يتم إغلاق الأفاق على المرأة التي أصبحت (لؤلؤة) مكنوزة لاحول لها ولا طول إلا أن تتعشق الرجل الذي صار يداهم سمعها مرة تلو أخرى: فقولي إنه القمر.

والقمر عند العرب الأقدمين صفة ذات قداسة تتميز باكتهال الرجولة فهو ( الأب ) وهو ( الثور ) وبه يصفون الرجال ويجسدون اكتهالهم ورجولتهم ( ) ، وإذا مانحتوا لاقمر صنها جعلوه تمثال رجل كأعظم مايكون الرجال - كها يقول ابن الكلبي في كتاب الأصنام - ( ) . ولعل هذا الحس الذكوري عن القمر هو ما جعله مذكرا عند العرب بينها هو مؤنث عند غيرهم - كها يذكر أحمد كهال زكي - ( فقد ظهر أنه أقدر من الشمس على تقسيم دورة الأرض إلى إثنتي عشرة ساعة ، وأنه أكفأ في قياس الزمن ، ومن ثم لايزال في وسعه أن يهيء مقياسا ثابتا لتنظيم الشئون المختلفة ( ۱۱ ) .

ومن تنظيمه للشئون المختلفة أنه أخذ ينظم كون المرأة ويؤطر

وجودها ، فهو بحرها وهو رملها وهو ضوؤها وهو الأمر لها لكي تقول وفي الوقت نفسه هو الناهي لها عن القول . وهذا هو الاكتهال الذكوري أمام الأنثى التي وجب عليها النقص في حضرته . هذه كلها دواع توجب كون الرجل قمرا . فالرجل/ القمر لابد أن يكون رجلا كأعظم الرجال ـ حسب عبارة ابن الكلبي . وصارت صفة (القمر) له هو وليست للمرأة . والشاعر هنا يعيد لهذه الدلالة قيمتها الأولى ويحقق لها ذكورتها بعد أن تأنثت على أيدي شعراء الغزل ، ومن هنا صارت جملة القمر هاجسا جوهريا للقصيدة تكررت فيها ست مرات ، مما أكد سيطرة القمر على باقي العناصر واحتواءه لها فتراجع البحر والرمل والشجر والوتر ليحل القمر محل الجميع ، ويكون هو الصوتيم الذي كتب ذكورة النص على الرغم من حضور الأنثى .

#### اللؤلؤة السمراء .

إن كان الرجل قد جاء كامل الرجولة وسيطر من خلال ذكورته ، فإن المرأة قد جاءت في نص القصيبي كاملة الأنوثة ، وسيطرت من خلال أنوثتها ( وهنا أرمي إلى معنى مغاير لمعنى إنسانيتها ) فالمرأة \_ هنا \_ ليست إنسانا ولكنها أنثى فقط . وتتجلى هذه الأنوثة \_ أول ماتتجلى \_ من خلال الحضور النصوصي لها المتمثل في جملة ( أيا لؤلؤتي السمراء ) وهي جملة تكررت في النص ( ثلاث ) مرات في مقابل جملة الرجل ( فقولي إنه القمر ) التي وردت ( ست ) مرات ، أى أن للذكر مثل حظ الأنثيين ، ومن هنا صار نصيبها نصف ماللرجل : ثلاث من ست .

وجملة (أيا لؤلؤتي السمراء) هي الصوتيم الحاوي لكيان المرأة في هذه القصيدة. ومن هذه الجملة نستطيع أن نقرأ صورة الأنثى هنا فهي أولا مناداة بأداة النداء (أيا) أو (فيا). والنداء يقتضي بُعد المنادى ونأيه، ويقتضي أيضا وجوده، ولكنه وجود شبيه بالغياب، وهذا مااستدعى قيام النداء وتكراره، ومن الجَليْ أن هذا البعد قد ظل على ماهو عليه من دون اقتراب ويؤكد ذلك أن المرأة لم تتحرك بالفعل أبدا في هذا النص.

والمرأة في هذه الجملة هي لؤلؤة سمراء ، وهذه اللؤلؤة خاصة بالرجل ( الشاعر ) من خلال إضافتها إليه ( لؤلؤتي ) فكأنها ملك خاص . ومن شأن اللؤلؤة أن تُمتلك ، مثلها أن من شأنها أن تكون خرساء فلا تنطق ، وبالتالي فإن الرجل هنا تحول إلى ( شهر يار ) جديد له الشأن وحده .

على أن الإحالة هنا تنطوي على أبعاد شعرية غائرة المدى في الموروث الأسطوري الشعبي حول اللؤلؤة السوداء في منطقة البحرين حيث عاش الشاعر مطلع حياته ، وكذلك للؤلؤة بعدها العميق في الشعر العربي ، وسنجد ذلك يمثل أمامنا بجلاء في قصيدة الأعشى عن (الدرة الزهراء) التي جعلها شبها لفتاته ، وهي درة أخرجها غواص دارين البلدة القديمة في البحرين ، وهذا يربط قصيدة الأعشى ربطا مباشرا بالأسطورة الشعبية البحرينية عن اللؤلؤة السوداء ، كما يربطها بقصيدة القصيبي وهذا هو الذي يعنينا هنا ، ولسوف أضع جدولا متقابلا بين القصيدتين لنتبين منه علاقات المداخلة النصوصية بين الشاعرين ، ومن ثم نستكشف وجوه المفارقة :

القصيبي الأعشى(١٢) أيا لؤلؤتي السمراء .. كأنها درة زهراء أخرجها غواص دارين يخشى دونها الغرقا شراعي الموعد الخطر وتحرى الجمروالشرر حرصا عليها لو أن النفس طاوعها وأيامي معاناة على الشطأن والخلجان والإنسان والأوزان تنتثر منه الضمير لبالي البم و الغرقا ... غدا ف حوم لجة أذى له حدب من رامها فارقته النفس فاعتُلقا تنادي زورقي الجزر. أتعتك .. قد رامها حججا مذ طر شباریه حتى تسعسع يرجوها وقد خفقا صحبتي الأوقام والاسقام والألام والخور. « تسعسع بمعنى هرم وشبات ورائي من سنين العمر وكبر سنه » مابعيا به القمر قرون كل ثانية بها التاريخ بختصى. ج -من نالها نال خلدا لا انقطاع له | فيالؤلؤتي السمراء

#### وماتمني فأضحي ناعما أنقا

ماأعجب مايأتي به القدر أنا الأشياء تحتضر و انت المولد النضر فقو لي إنه القمر

3 3

لا النفس توئسه منها فيتركها والآلام والخور ... وقد رأى الرعب رأي العين فاحترقا والآلام والخور ... تلك التي كلفتك النفس تأملها في المراعي الموعد الخور والتعلقت إلا الحين والحرقا

أتيتك صحبتي الأوهام والأسقام والآلام والخور ... شراعي الموعد الخطر وبحري الجمر والشرر وأيامي معاناة على الشطأن والخلجان والإنسان والأوزان تنتثر .

وقبل عقد المقارنات أشير (بشدة) إلى أن العلاقة بين النصين ليست علاقة (احتذاء) ولا هي علاقة مجاراة او استيحاء وربما قلنا (وقد نجزم) بأن القصيبي لا يعي تجربة الأعشى أو يتمثلها وهو يكتب قصيدته ، وبكل تأكيد فإن نص الأعشى كان غائبا عن (إدراك) القصيبي وهذا مامنح الأخير قدرة شعرية حرة على تمثل حالته الإبداعية ، ومن ثم تكن من تصوير مسألته العاطفية تصوير اخياليا إبداعيا . وليست العلاقة بينها إلا مداخلة نصوصية (Intertextuality) حسب مفهومها الاصطلاحي السيمبولوجي والتشريحي الذي يتمثل المبدأ العام فيه على أن (النصوص تشير إلى نصوص أخرى ، مثلها أن الإشارات Signs تشير إلى

إشارات أخر ، وليس إلى الأشياء المعنية مباشرة . والفنان يكتب ويرسم ، لا من الطبيعة ، وإنما من وسائل أسلافه في تحويل الطبيعة إلى نص . لذا فإن المتداخل هو : نص يتسرب إلى داخل نص آخر ، ليجسد المدلولات ، سواء وعي الكاتب ذلك أو لم يع (١٣٠) .

فالنص إذًا من دون الشاعر (يتسرب) تلقائيا إلى (داخل) نص آخر، أي إلى عمق الآخر عبر مساربه الخفية والدقيقة جدا. والنص لذا (ليس ذاتا مستقلة أو مادة موحدة ولكنه سلسلة من العلاقات مع نصوص أخرى (١٤٠)). وفي هذه العملية المتفاعلة يبرز الموروث في حالة تهيج -كها يقول ليتش ...

إذًا ليست المسألة عملية واعية ولا هي احتذاء أو مجاراة ، وإنما هي أعمق من ذلك وأبلغ بما أنها فعل حتمي ذو طبيعة تلقائية لا شعورية ، وهي فعل نصوصي وليست فعلا بشريا ، أى أن الكاتب ليس في حالة حضور وتقرير ، بل الحضور والفعل هو للنص ( وحده ) مع النصوص الأخرى السابقة عليه .

أما وقد عرفنا ذاك وتوثقنا منه فإننا ننظر في النصين معا ، وقد شاطرهما النداخل وسبقها نص للمسيّب بن علّس (خال الأعشى) عن الدرة والغواص منه قوله :

كجمانة البحري جاء بها غواصها من لجة البحر<sup>(١٥)</sup>

ولكننا سنكتفي بنص الأعشى لإقامة دلالات التداخل والتي تبدأ في الدرة الزهراء يقابلها اللؤلؤة السمراء . وفيها نلاحظ أن الدلالة تحولت

من (الدرة) إلى (اللؤلؤة) ومن (الزهراء) إلى (السمراء). والدرة هي (اللؤلؤة العظيمة الكبيرة (١٦٠). أى أنها بعض اللؤلؤ وليست كله، فهي لا تشمل كافة مافي اللؤلؤ وإنما هي ماكبر وعظم فقط. فإذا تحولت الإشارة من الدرة إلى اللؤلؤة فذاك توسيع لمجال الدلالة وإطلاق لمداها بما يجعلها أشمل وأجمع.

ثم إن الدرة عند الأعشى جاءت مشبها بها بواسطة أداة التشبيه (كأن) فهي لذا جزء منفصل عن المرأة ومستقل عنها ، أما اللؤلؤة عند القصيبي فهي تجسيد دلالي مباشر ومتحد مع مدلوله إلى حد الحلول محله والتحرك منه إلى كل مايكن أن تشير إليه الدلالة بإطلاقه الحر

كها أن درة الأعشى نكرة ، بينها لؤلؤة القصيبي تعرفت من خلال امتلاك الشاعر لها عبرياء المتكلم الملتحمة بها املاء ودلالة .

أما صفة الرهراء فقد تحولت إلى السمراء ، ذاك لأنها مؤنث (أزهر) . وأزهر اسم من أسهاء القمر ومن أسهاء الثور(١٧) . ولقد رأينا - أعلاه - أن القمر في قصيدة القصيبي هو الرجل إذ هو الموصوف بكامل الرجولة . ومن صار هذا وصفه فإنه سيستبد بصفاته ويحتكرها لنفسه ولن يكون من حق المرأة أن تكون (زهراء) فتهاثله في الصفة ، ولهذا أصبحت (سمراء) لا (زهراء) . وكذلك صار لها من الجمل الشعرية نصف ماللرجل . ألبس هو القمر وهي اللؤلؤة ؟ هو في أعالي السهاء وهي في أعهاق البحار ، فكأنها أفر وديت التي جاء اسمها مشتقا من رغوة ماء البحر - حسبها يقول هسيود(١٠) . وحسبها تقول الأسطورة إذ اسمها جاء من (أفروس) بمعنى (زبد) أو (ثبج) وقد ولدت من

البحر . وعلاقة المرأة مع البحر وثبجه إذًا هي علاقة أسطورية عريقة مثلها أن القمر على اتصال أسطوري مع الرجل . ولهذا فإن الرجل تبدّى للمرأة على أنه القمر (أو البحر الذي ماانفك بالأمواج والرغبات يستعر) كها يقول القصيبي الذي يجمع أقطاب الأبعاد الأسطورية لاحتواء المرأة إما بكونه قمرا كامل الرجولة كأعظم مايكون الرجال ، وهو القمر الأسطوري ، أو بكونه بحرا أسطوريا أيضا حيث يستعر بالأمواج أو يزيد بالثبج فتخرج من زبده أفر وديت أو اللؤلؤة السمراء . فإن لم يكن هذا أو ذاك فإنه سيكون (الرمل) الذي تلمع في حباته الدرر ، ولن يتخلى في هذه عن سمته الأسطورية حيث الرمل مهوى الموؤودات ومقبرة الدرر التي تظل تلمع في حباته

ونص القصيبي في هذه التمددات الدلالية يهشم دلالة الأعشى فيوسعها بعد أن تتحول موادها إلى نوى دلالية متولدة ومتحولة من داخل النص لتشبك الشعر بالأسطورة والواقع بالخيال والمجرد بالحسى فتحدث توترا شعريا مكتظا بالدلالات ، ومن هنا فإنه يحتوي نص الأعشى ويئبسط من فوقه ليشمل ماهو أوسع منه مثلها تحررت اللؤلؤة من قيود الدلالة المحصورة بالدرة التي هي بعض اللؤلؤ وجزء منه فصارت درة الأعشى لؤلؤة للقصيبي .

أما (غواص دارين) فقد صار (قمرا) ونهض من الأعماق إلى الأعالي . كما أن الإحالة إليه كانت بصفة الغياب عند الأعشى ركذا عند القصيبي فهو (يخشى) والنفس توئسه ، كما أنه القمر بضمير الغائب ، ولكنه يتحول إلى (أنت) عند الأعشى : (تلك التي كلفتك النفس) .

فهو مخاطب مستقل عن الذات الشاعرة . أما عند القصيبي فهو يصبح (أنا) أى الذات الشاعرة نفسها . وبذا نلمس سمة التوحد والتجسد الشعري عند القصيبي في مقابل الانفصال عند الأعشى ، بدءا من انفصال الدرة وتجسد اللؤلؤة وامتدادا لحال الذات انفصالا واتحادا .

كيا أن الدرة صارت زهراء مرة واحدة لا أكثر ، بينها اللؤلؤة تردد وصفها بالسمراء ثلاث مرات ، وهذا ناتج عن حس الرغبة بملاحقة النبض الشعري للدلالة . فالقصيدة التي قامت على انفصال الدلالات وقدرتها على الاستقلال عن بعضها كفاها وصف واحد لمطلبها ، وهذا مافعله الأعشى مع درته الزهراء . أما القصيبي فقد جاء نصه مبنيا على تلاحم الدلالات وتجسدها لذا تلاحقت الصفات الموحدة : إنه القمر . ويالؤلؤتي السمراء .

وصفة السمراء للؤلؤة هي صفة ثابتة ووحيدة لم يلحق باللؤلؤة صفة غيرها نما يجعلها جزءا عضويا فيها . فهي ليست لؤلؤة فقط كما أنها ليست (لؤلؤتي) فحسب ، وإنما هي (لؤلؤتي السمراء) وهذا هو شكلها وماهيتها التي لا تتحول ولا تتبدل . والسمرة هنا ليست صفة للتمييز بين لؤلؤة سمراء وأخرى غير سمراء ، وإنما السمرة دلالة لازمة جاءت لإظهار الماهية أى أنها صفة ملازمة لطبيعة الشيء الموصوف مثل قولنا البحر الماثي التي لا تميز بحرا مائيا عن بحر غير مائي ، ولكنها تقرر ماهية الموصوف ، وهذه سمة فنية كان يتميز بها هوميروس في إلياذته ، مثلها كان يفعل في وصفه لهيلانه بصفة واحدة ملازمة لها لا يريم عنها وهي : يفعل في وصفه لهيلانه بصفة واحدة ملازمة لها لا يريم عنها وهي :

ويكرر ذلك بإخلاص كامل للصفة الواحدة (بحيث يولد فينا هذا التكرار إحساسا عميقا بالجمال ، ويطلق هذا الإحساس العنان للخيال لتصور ماشاء من مواضع الفتنة والجمال )كما يقول محمد مندور (١٩٠)

وهذه سمة من سهات تحرير الدلالة وإطلاقها من خلال تعميق الإحساس بالقيمة الشعرية للصياغة ، حين يصبح التكرار لازمة يتواصل نبضها مع القصيدة فيحدث إيقاعا متلاحقا تتوحد معه الدلالات ، ويعلق بنفس القاريء ، فيحس بإصراره وتعاقبه ، ويتحول التكرار إلى هاجس مستديم يفتح آفاق التصور ويطلقها ، وذاك أمر يمكن حدوثه في نص القصيبي بما يجعله إضافة يتحرك الأعشى من خلالها لينبعث من جديد حيا عبر غازي القصيبي الذي تولى استحضاره وتحريكه من خلال تداخل نصيبها مع بعضها .

وهو تداخل يقوم على التحولات المتمددة كها لاحظنا ، وكها نلمس من تحول بيت الأعشى :

قـد رامـهـا حججـا مـذ طـر شــاربــه حتــی تسعســع يــرجــوهــا وقــد خفقــا

قالحجج التي تسعسع فيها وهرم منها بطل الأعشى تتحول إلى سنين يعيا بها القمر ( الرجل/ الشاعر ) ثم تتمدد إلى قرون يختصر بها التاريخ -كها مر بنا - في قول القصيبي :

> ورائي من سنين العمر مايعيا به القمر

### قرون كل ثانية بها التاريخ يختصر

وإن كان بطل الأعشى قد (خفق) واضطرب من مرامه فإن القمر/ السرجل عنـد القصيبي دخل في مـواجهة مصـيرية أخـطر من مجـرد الاضطراب:

### وقدامي صحارى الموت تنتظر

وهنا يدخل (الموت) ليكون هذه المرة مصيرا للرجل ، بعد أن كان سابقا من حظ المرأة ، وهذا يؤسس مفارقة نموذجية عن حسين سرحان مثلها افترقت سمة السمرة من مجرد صفة للشفة عند سرحان إلى ماهية مطلقة للمرأة عند القصيبي ، وصارت اللؤلؤة السمراء تمددا حيا ونموذجيا لذات اللمي .

ومن نتائج دخول الموت صرنا نجد الرجل عرضة للوهن والضعف وأمكن أن نراه شاكيا باكيا من ضعفه حتى وإن كان قمرا كامل الرجولة :

وجئت أنا و في أهدابي الضجر و في أظفاري الضجر و في روحي بركان ولكن ليس ينفجر .. ... أأعتذر ؟ عن القلب الذي مات وحل محله حجر

فالرجل / القمر يظل بشريا وجسدا قابلا للضعف ولذا داخله الضجر ومات قلبه ، وبالتالي صار :

أنا الأشباء تحتضر

إنه احتضار الأشياء كلها وهذه الأشياء \_ كها في النص \_ هي القمر والبحر والرمل والشجر والوتر ، وليس لهذه الأشياء عمثلة بالرجل من مأمل إلا من خلال المرأة/ اللؤلؤة السمراء ولذا خاطبها صادقا محلصا مستنجدا :

أنا الأشياء تحتضر وأنت المولد النضر فقو في إنه القمر!

في هذه الجملة حضرت كافة مناحي الخطاب اللغوي من خلال الضيائر الثلاثة ، المتكلم : أنا ، والمخاطب : أنت ، والغائب : إنه ، وللأنا الاحتضار ، بينها للأنت الولادة النضرة . أما الهو فلا وجود له إلا من خلال ( النطق ) بالكلمة السحر . وهي كلمة لا تنفذ إلا من لسان اللؤلؤة السمراء . ولكن هذه السمراء جاءت خرساء لا تنطق ولذا فإن الرجل لن يكون قمرا . أى لن يكون كامل الرجولة ومن هنا جاءه الضعف والوهن وداهمه الاحتضار . وانتهت القصيدة بنذير الموات ! إذ لم تنطق اللؤلؤة السمراء :

غدا ـ لا تذكريه غدا ! غدا تنادي زورقي الجزر ويذوي مهرجان الليل . . لا طيب ولا زهر فقولي إنه القمر !

وتطير القصيدة مع هذا الختام حاملة قدرها الناقص نتيجة لذاك الحضور الناقص حيث بدا النموذج فيها حيا ولكنه بعيد . . ومن ثم صار حاضرا شبه غائب ، فالمرأة فيه قد تحقق لها ( الحضور ) لكنه منحة من الرجل وليس إنجازا ذاتيا ، وحينا منحها الرجل هذا الحضور سلبها حق النطق في حين وهب لنفسه كامل الرجولة ، ولكن كياله هذا انتقض عليه فعراه أمام الأشياء وحوله إلى رجل ضعيف يواجه الاحتضار ولا منقذ له إلا المرأة ، ولكن المرأة لا تقوى على إنقاذه لأنها جاءت ضعيفة كها كان قد أراد لها . ومن هنا وقع الرجل في مأساة مصيرية صنعها لنفسه .

وبذا تكتمل صورة هذا النموذج عن المرأة/ الحياة ، أو المولد النضر . حيث يتحقق لها هذا التصور النموذجي من حيث إنها واهبة الحياة ، بعد ان كانت مادة للموت . وننتقل الآن إلى صورة ثالثة لنموذج المرأة الشعري .

### الهوامش:

- (١) احسان عباس : قن الشعر ١٧٤ ( دار الثقافة . بيروت ١٩٧٩ ) .
- ( ٢ ) عن افكار غازي القصيبي حول الشعر ووظيفته الثانوية في حياة العمر انظر كتابه : سعرة شعرية ١٠٧٧ ( دار القيصل الثقافية . الرياض ١٩٨٠ م ) .
- (٣) منشبورة في جبريندة (البريناض) عند (٣٦١ه) الجمعية ١٤٠٣/٥/٥. (١٩٨٢/٢/١٨م) ص ٣٧ .
- (١) رينيه ويليك · مضاهيم نقدية ، ١٨٠ (ترجمة محمد عصفور . عالم المصرفة .
   الكويت ١٩٨٧م) .
  - ( ٥ ) هذا هو مفهومها عند كليانث بروكس ، انظر السابق ص ٧٥٠ .
- (٦) الأخطل ديوانه ٧١٩/٢ ( صنعة السكري . تحقيق الدكتور فخر الدين قباوة . دار الأفاق الجديدة . بيروت ١٩٧٩م ) .
- (٧) عمر بن ابي ربيعة : ديوانه ١٠٣ ( شرح محمد محيى الدين عبدالحميد . المكتبة التجارية الكبرى . القاهرة . ١٩٥٧م) .
  - ( ٨ ) السابق ١٤٣
  - ( ٩ ) على البطل . الصورة في الشعر العربي ٤٤ ، ١٨٣ .
    - ( ۱۰ ) السابق ££
- ( ۱۱ ) احمد كمال زكي الاساطير ـ دراسة حضارية مقارنة ـ ۱۰۶ ( دار العودة . بيروت ۱۹۷۹ م ) .
  - ( ۱۲ ) الأعشى : ديوانه ٣٦٧ ( شرح الدكتور محمد محمد حسين الناشر (؟) ١٩٥٠م ) .
- ( ١٣ ) هذا هو تعريف شولز ، راجع عبدالله الغذامي الخطيئة والتكفير ٣٢٠ . النادي الادبي حجدة ١٤٠٥هـ .
  - ( ١٤ ) السابق ٣٣١ عن ليتش .
  - (١٥) اشار اليه الدكتور محمد محمد حسين في تحقيقه لديوان الأعشى ص ٣٦٤ .
- ( ١٦ ) المعجم الوسيط معاة ( درر ) ( اخرجه الدكتور ابراهيم انيس و آخرون ، مجمع اللغة العربية ، القاهرة ١٩٧٧م ) .
  - ( ١٧ ) القاموس المحيط مادة ( رُهــر ) .
- ( ١٨ ) تقلا عن لويس عوض : نصوص النقد الأدبي ـ اليونان ـ ٢٢٤/١ ( دار المعارف القاهرة ١٩٦٥م ) . وعن التطور الاسطوري للدرة والمراة انظر : على البطل : الصورة في الشعر العربي ٧٧ .
- ( 19 ) عن هذا وعن صفات الماهية انظر : محمد مندور : الادب ومذاهبه 20 ــ 27 ( مكتبة تهضة مصر . القاهرة . دون تاريخ ) .

# المُغنية في ليل الستوائي

و فقولي إنه القمر!
و البحر الذي ماانفك بالأمواج ..
و الرغبات يستعر
أو الرمل الذي تلمع
في حبّاته الدرر
كما لا يعرف الثمر
كما لا يعرف الثمر
... فقولي إنه الشجر!
وفي الغابة موسيقي
طبول تنتشي ألما
وعرس ملؤه الكدر
وعرس ملؤه الكدر
أيا لؤلؤتي السمراء!
فيا أجمل ماأفضي له سفر
يا أجمل ماأفضي له سفر
خطرت .. فماجت الأنداء .. والأهواء ..

والأشذاء .. والصور وجئت أنا وفي أهدابي الضجر وفي أظفاري الضجر وفي روحي بركان ولكن ليس ينفجر فيالؤلؤتي السمراء! ماأعجب مايأتي به القدر أنا الأشياء تحتضر وأنت المولد النضر .. فقو في إنه القمر

米

ااعتذر عن القلب الذي مات وحل محله حجر ؟ عن الطهر الذي غاض فلم يلمح له أثر ؟ وقولي : كيف اعتذر ؟ وهل تدرين ماالكلمات ؟ .. زيف كاذب أشر

أو يستعبد البشر .. فقو في إنه القمر ! .

\*

اتيتك ...
صحبتي الأوهام .. والأسقام ..
والآلام .. والخور
ورائي من سنين العمر ..
ماناء به العمر
قرون .. كل ثانية
بها التاريخ يختصر
وقدّامي
صحارى الموت .. تنتظر
فيالؤلؤتي السمراء ! كيف يطيب
في السمر ؟
وكيف أقول أشعارا
عليها يرقص السحر ؟
قصيدي خيره الصمت
قصيدي خيره الصمت

米

أنا ؟! لا تسالي عنّي بلادي حيث لا مطر شراعي الموعد الخطر وبحري الجمر والشرر وأيامي معاناة على الخلجان .. والإنسان .. والأوزان .. تنتثر وحسبك .. هذه الأنغام .. والأنسام .. والأحلام .. لا تبقى ولا تذر ... فقولي إنه القمر

> غدا ؟! لاتذكريه ! .. غدا تنادي زورقي الجزر ويذوى مهرجان الليل .. لاطيب ولا زهر .. فقو لي إنه القمر !

غازي القصيبي

١٩٨٣م ١٤٠٣ عا ٤٠٣ المجموعة الشعرية الكاملة ـ ٧٦٥ دار المسيرة ـ البحرين ١٩٨٧م

### السر النائيات أدبية الأدب/أو/وظيفيته

يرى الكثيرون في عطاءاتك النقدية النظرية والتطبيقية الأخيرة ( وبالتحديد محاضرتك في مهرجان أبها وكتاباتك عن محمود درويش في الرياض )(١) تحولا بينا في تفكيرك النقدي ، بينها يبدو واضحا أن مقاربتك لقصيدة ( عابرون في زمان عابر » لا تخرج عن مبدأ « القراءة الشاعرية » التي هي - كها حددتها - قراءة النص من خلال شفرته بناء على معطيات سياقه الفني ، وهي قراءة تسعى إلى تجلية حقائق التجربة

السؤال موجه إلى الأستاذ الناقد الدكتور عبدالله الغذامي . .

القراءة الإسقاطية وقراءة الشرح على نحو العرض الذي قدمه تودوروف كها ورد في و الخطيئة والتكفير ، فالتجربة القرائية التي تعيد كتابة النص تنبئق من حصيلة ثقافية واجتماعية ونفسية تتلاقى مع نص هو نظيرها في

الأدبية ، وإن كانت هذه القراءة لا تخلو بالضرورة من بعض مظاهر

<sup>(</sup>١) إشارة إلى محاضرة ( ادبئا العربيّ إلى اين ) ملتقى ابها الثقاقي ٢/٢/٦ (١٠/٢ هــ اما المقالات عن درويش فهي المنشورة في هذا الكتاب .

تكوينه الحضاري والشموني حيث نظل اللحظة التاريخية تشكل الخلفية الأساسية للنص والقراءة على حد سواء حتى بعد افتراض موت المؤلف، ومن ثم فإن الانطباعية التي توميء إليها قاعدة أو مبدأ التوازن الانعكاسي وذلك مها قيل عن ارتكازه على ظواهر موضوعية » مدخلا لفهم النص (أو مقاربته إن شئت)، من هناكان إبداعك النقدي الأخير منسجها مع مقولة البحث عن عناصر الغياب في النص، وهو غياب متفاوت في مدى حضوره النصي (إذا صح التعبير)، وفي مدى الرغبة عند الملتقى لتمثله وادعاء القبض عليه أو مطاردته.

أرجو ان تتفضل بتوضيح ماقد يشكل على المتلقي لجهودك النقدية الثرية من فهم لطبيعة الطرح الذي مثُل في محاضرة أبها ، حيث يفهم أنك قد عدلت عن مبدأ « أدبية الأديب » أو « نظرية القراءة » كما بسطتها في كتابك « الخطيئة والتكفير » ، وهل أحدثت الحوارات المستفيضة التي أثرتها بهذا الكتاب شيئا من التحول في نظرتك إلى دور العمل الأدبي أو طبيعته ، علما بأنني أرى أن مبدأ الإشارة العائم يصلح تفسيرا لكل التحولات والتطورات ، فهل هو كذلك فعلا ؟ مع خالص شكري وتقديرى .

#### محمد الشينطي(١)

<sup>(</sup>١) الدكتور محمد صالح الشنطي ناقد عربي متميز له إسهاداته الواسعة في دراسة الادب الحديث ، وركزكثيرا على القصة القصيرة والرواية في الملكة العربية السعودية ، والقصيدة المهاجرة ، وهي القصائد الفلسطينية المناضلة ، كما أن للدكتور الشنطي نشاطا صحفيا ومنبريا في كتاباته ومحاضراته في الاندية الادبية ، مما يجعله ناقدا فاعلا ومؤثرا ، وقلمه هو احد الإقلام الفاعلة في سلحتنا الادبية ، وله حضور نقدي عربي من خلال إسهاماته في مجلة ( فصول ) ببحوث نقدية عن الادب في فلسطين وفي السعودية ، يعمل استاذا في الكلية المتوسطة بحائل .

إلى الدكتور محمد صالح الشنطي وإلى الأستاذ حسين بافقيه (١)

> « ومازال في الدرب درب ... لنمشي ونمشي إلى أين تأخذني الأسئلة أنا من هنا أنا من هناك ... سأرمي كثيرا من الورد قبل الوصول إلى وردة في الجليل »

محمود درويش

كنت أهم بالكتابة عن مقالة الأستاذ حسين بافقيه التي جاور فيها محاضرتي بأبها (أدبنا العربي إلى أين ؟!)، وبينها أنا في هذا الصدد إذا بالصديق الدكتور محمد صالح الشنطي يداخلني بملحوظته (وليس سؤاله) الهامة.

ولكي أضع الأمر في إطاره فإني أحيل إلى مقالة بافقيه في عكاظ ولكي أضع الأمر في إطاره فإني أحيل إلى مقالة بافقيه في عكاظ الأدب ) في مقابل مضمونيته . وقد أقول إنها تميل إلى (إعادة) تأكيد هذه الأدبية . وهي إعادة للتأكيد لأن القول بأدبية الأدب لم يعد أمرا يحتمل الجدل واختلاف وجهات النظر . والذين مازالوا يترددون حول هذه

 <sup>(</sup>١) حسين بافقيه أديب شاب يملك قلما نقديا متميز السمات ، له كتابات و أعية في النقد و قراءة الثراث و نقد النقد .

المسألة هم الذين ناموا على آذانهم وفاتهم إدراك حقائق الجدل النظري الحديث. ومن هنا فإتني أقرر مع الدكتور عمد الشنطي ومع الأستاذ حسين بافقيه أن الأدب هو نشاط جمالي أدبي ، ولا تتحقق له صفة الأدب وسهاته إلا من خلال الأدبية بكل شروطها الجهالية بدءا من البلاغيات المعريقة إلى الأسلوبيات الحديثة . وهي جماليات جرى الاصطلاح الحديث على وصفها بالشاعرية . وهذه مسألة من المسائل الأولية بوصفها أحد المباديء الأساسية في نظرية الأدب

ولكننا هنا وبعد أن قررنا ذلك نأي إلى مواجهة سافرة مع المبدأ ذاته .
ذلك لأن مفهوم (أدبية الأدب) هو مفهوم نصوصي يدخل في منظومة الفكر النصوصي الحديث . وهي منظومة تقوم على أسس وركائز واضحة ، ومن هذه الركائز أن النص الأدبي يقوم على (بنية ذات نظام) وهذه البنية لا تتكون من شكل فقط ولا من مضمون فقط ولكنها تتكون منها معا . والنظام في هذه البنية يقوم على حركة العلاقات في البنية مابين الدال والمدلول من جهة ومابين الدوال مع بعضها البعض من جهة أخرى . ومن خلال هذه العلاقات يأخذ (الشكل) بالتحول والتولد ويتم إفراز المضمون الذي هو الدلالة الناتجة عن ذلك التفاعل . وهو تفاعل لا يتم إلا من حركة العلاقات عايمني أن الأشياء والعناصر لا تتأتى قيمتها من سمة جوهرية فيها ولكن من خلال دخولها في علاقات من نوع قيمتها من سمة جوهرية فيها ولكن من خلال دخولها في علاقات من نوع أن المضمون دائها متحرك ومتغير وغير ثابت ولكنه نتاج قابل دائم للإنتاج وهو إذًا غياب بينها الشكل حضور وثبات ووجود .

تلك هي حال ( البنية ذات النظام ) والأدب هو كذلك . وبالتالي فإن

( أدبية الأدب ) لابد أن تكون بنية ذات نظام . وذلك لكي لا تكون فكرة هلامية غير قابلة للتشخيص .

وإذا اشترطنا فيها ذلك ، أو افترضناه ، فهذا معناه أننا نحكُّم فيها ماسبق أن وضعناه من شرط على مفهوم البنية وهو أن قيمتها ليست في جوهرها ولكنها في ماتؤسسه من (علاقات)، وهي هنا علاقـات ( مابعدية ) أي فيها تدخل فيه من فعل وتأثير وتفاعل مع سواها من الأبنية الذهنية والنفسية والاجتماعية والحضارية . والأدب ـ هنا ـ سيكون بنية جمالية ( شاعرية ) تدخل في علاقات تفاعلية مع الحياة . ومن هنا يتسنى لنا كسر واحدة من الثنائيات العنيدة مابين أدبية الأدف أو وظيفيته وهي ثنائية ظلت في حالة تعارض وتقاطع على مدى زمن الجدل النظري القديم والحديث ، مما أفرز تلك المقولة الغبية عن كون الفن للفن أو كونه للحياة ، وهي مقولة لابد أن تتهاوى وتسقط الآن لكي يكون الفن للفن وللحياة معا وفي آن واحد . وهذا لا يجعلنا نتنازل عن جماليات الأدب ولا عن أدبيته . بل إننا تؤكدها ونصر عليها ولا مجال عندنا البتة للتساؤل حول هذه المسألة . ولكننا نقول إن الأدب \_ وهو أدب \_ ليس سوى بنية ذات نظام، ونظامها هذا يؤمس لها وظيفة إنسانية من خلال فعلها المؤثر . فالأدب هو فيها يحدثه من أثر ومايؤسسه من انفعال وهذه هي الجهالية . ومنها وبها يكون للأدب دور في الفعل الإنساني من جهة العلاقة المتولدة مابين اللغة والإنسان والعلاقة المتولدة مابين اللغة واللغة ( أي النص والنصوص الأخرى ، على مبدأ تداخل النصوص ) . وهذا يدخل النص الأدبي في منظومة من العلاقات المتداخلة مع اللغة والانسان والأمة بأكملها في ماضيها ومستقبلها . وهذا هو ماكنت أعنيه بالجنالية الوظيفية . وهي

ليست مسألة خيار بين الأدبية والنفعية ، ولكنها تأكيد للأدبية من باب إدخالها في طور الوظيفية الفاعلة . مما يجعلني على قدر من الوضوح مع نفسي في أن ماكنا نفعله \_ جميعنا \_ على مدى السنوات الخمس الماضية هو تأسيس لمرحلة آتية من الفعل الإبداعي من الممكن أن نسميها مرحلة ما معد الحداثة .

ولن يفوتني أن أسجل باعتزاز متتش أن ماأوصلني إلى هذا الوضوح النظري هو الانتفاضة الفلسطينية المباركة ، هذه الانتفاضة التي عم أثر ها حتى بلغ أعهاق نفوسنا فجعلنا نتغير من الداخل وننتفض من داخل أرواحنا لنحاول اكتشاف ماعندنا وتطويره لكي يكون أداة للفعل والتأثير . والانتفاضة ـ هنا ـ هي أعظم نص كتبه الإنسان العربي المعاصر . إنه نص جميل وفاعل أفلا يكون بمقدورنا أن نجعل لغتنا مثل حجارتنا جميلة وفاعلة . هذه هي مرحلة مابعد الحداثة .

وللدكتور الشنطي خالص تقديري على سؤاله التوضيحي وأقول التوضيحي لأنه طرح القضية والحل في مقولة واحدة ، وكذا أشير إلى الأستاذ حسين بافقيه الذي عزز مقولتي بمعارضتها من دون مقاطعتها ونحن ثلاثتنا \_أولا وأخيرا \_في خندق واحد . والتوفيق بيدالله له الجلال والإكرام .

عبدالله محمد الغذامي الرياض ۱۶۱۰/۷/۱۶هـ

## وَلِرَةِ الْخِصُوبِةِ وَالْخِبِ

« تذكري : أن الجرح عندما يتعب من البكاء يبدأ في الغناء تذكري : أن اليأس في سبيل الإنسان أعلى مدارج الأمل »

غازي القصيبي

### الترابية ، منيرة الغدير :

« الترابية » قصة قصيرة لمنيرة الغدير نشرت هنا في جريدة الرياض في ١٠ رمضان ١٤١٠هـ ، ولقد فاتني أن أقرأ القصة يوم نشرها وكان من الممكن أن تمر دون أن أراها ، ولكن مهاتفة من الأستاذ سعد الحميدين لفتت نظري وجعلتني أتدارك الأمر وذلك أن سعدا سألني عن رأيي في القصة ، فقلت له إنني لم أقرأها ووعدته أن أعود للجريدة وأقف على القصة .

اما لماذا لم أقر أها منذ البداية ، فالسبب أنني مازلت أحرص على سلامتي العقلية والذوقية من عواقب قراءاتي المتتابعة لأعهال قصصية في جرائدنا ، لا أقول إنها تصيبنا بالغثيان ، ولكن أقول إنها تفسد عقولنا وأذواقنا وتفسد حيواتنا مثلها تصيبنا بخيبة الأمل وتخيفنا على مستقبل أبنائنا وذائقتهم الكرتونية ، ولذا فإنني حرّمت على نفسي قراءة الفاسد والتافه لكي لا يمتليء جوفي بهذا القيح - كها ورد في الأثر الشريف - ولكي لا يمتليء إنائي منه ، والعرب تقول : كل إناء بما فيه ينضح . ولكن أحمد الله أن منيرة الغدير ليست من هذا النوع وإنما هي علاج ناجع ضد ذلك الترابية ) ، ولابد أنه قد مر عليها دون أن يقرأها ، فهو مثلي يحرص على انتقاء مايدخل إلى رأسه ويخاف من الفاسد والمترهل ، ولكن هذه القصة مادة أدبية راقية ولسوف تكون شاهدا على كثير من مقولات عابد حول انتاخل النصوص ) وحول الكتابة عن اللغة وعن الذات وعن الزمن الضائع واللغة الصامتة . ولعلنا أنا وعابد نحتفل بالترابية مثلها احتفلنا بلؤلؤة القصيبي .

على أنني أعلن منذ البدء أن قصة ( الترابية ) نص من تلك النصوص المفتوحة متعددة الوجوه والقراءات والتأويلات . وهي - عندي - تحتاج إلى كتاب كامل لأنها تفتح للغة آفاقا إنسانية رحبة ، ودرجات النداخل فيها تصل إلى حدود من التركيب والتعقيد ( نقيض التبسيط ) تجعلها تتمرد على كل محاولة للحصر والضبط . وهي من ذلك النوع من الكتابة التي تؤسس مجالا للتفكير النظري والتبصر التأملي بحيث إنها تكون بمثابة المشروع الفكري والعلامة الشرود والدال العانم . مها عص للنقد

وليست عملا للقراءة . إنها مادة للتعب ، وليست سلوة واسترخاء وتمددا . إنها أشبه ماتكون بساراسين التي جعلت رولان بارت يكتب مائتي صفحة عن قصة من عشرين صفحة ( انظر الخطيئة والتكفير ٥٦ ـ ٦٨ ) وعلى من أذهله ذلك أن يتذكر أن ابن قيم الجوزية كتب ألف صفحة عن آيتين من آيات الله وانظر كتابه ( مدارج السالكين في منازل إياك نعبد وإياك نستعين ) . وإني لأشعر أنني بحاجة إلى كتاب عن ( الترابية ) وكتاب عن ( ديوان العروي ) .

وكم أتمنى أن لو فعلت ، وستظل هذه رغبة تبقى مع غيرها من رغبات النفس مستكينة لتوفيق الله سبحانه وتقديره ، ومافي اليد الأن هو كتابة مقال تدشيني يرضى بعض مافي النفس والباقي له زمنه وظر وفه ودواعيه .

\* \* \*

وقصة الترابية هي حكاية ( ذاكرة ) تغادر المكان والزمان بعد ان تتخلص من شروط الوقت وشروط الحيز . والذاكرة بطبيعتها هي أنثى ذات وجود عائم ولهذا الوجود شروطه الخاصة به . فالذاكرة علامة على الإرادة والرغبة وهي في الوقت ذاته تقيض لها . إننا كبشر نتذكر مانريد ونحاول نسيان ما لا نريد ، ونحن غلي هذه الرغبة على ذاكرتنا ولكن الذاكرة تتصرف بطريقة تخالف إرادتنا وتتفق معها في وقت واحد . إن الذاكرة نشاط فطري تلقائي يجارينا ويؤالفنا ولكن لا ينصاع لنفس المنطق الذي نريده لأنفسنا . ومن منا يستطيع السيطرة على ذاكرته ؟! إننا نود دائما تذكر بعض الأسماء وبعض الوجوه وبعض الأحداث ، ولكننا لا نجدها عيانا على صفحة الذاكرة . وهذا لا يعني أنها ممحوة من ذاكرتنا ،

ولكنه فقط يعني أن هذه الذاكرة لا تستجيب لنا إلا بشروط تخصها هي وتجاري مزاجها الخاص في العطاء أو المنع ، وعلامة ذلك أننا إذا بذلنا جهدا في الاستدعاء والاستحضار أو بالعودة على شاهد مكتوب أو استعنا بصديق يلملم خيوط الذكرى فإننا حينئذ نجبر ذاكرتنا على الحضور والاستحضار . ولهذا الموقف مايناقضه تمام المناقضة إذ قد نرغب في عدم التذكر ، ولكن الذاكرة تواصل مدنا بما لا نرغب فيه .

وهذه هي حكاية (الترابية) إنها (الذاكرة) هذه الأنثى العجيبة التي تفر من صاحبتها وتتحول إلى كائن حي يحمل ذاكرة أخرى هي ذاكرة الذاكرة، ولكن ماالذي يجعل هذه الأنثى الذاكرة تفر من مكانها ومن زمانها ؟ هذا هو سؤال النص أولا وهو أطر وحة النص ثانيا . نحن لا نفر من الزمان والمكان إلا من باب إدانتها وإعلان عدم صلاحها هذه الذاكرة الرملية .

والقصة تشير إلى أن هذه الذاكرة الحية قديمة جدا وعريفة في قدمها وهو تاريخ يبلغ حدا أسطوريا ذا ملامح شعبية فهي تقول عنها:

(كانت تقف داخل بيت طيني كبير ، لكن جدرانه تداعت بشكل مفاجيء ، وظهر شارع أسفلتي ، ثم رأيتها داخل قلعة بحرية حولها عشرات من طيور الماء المذبوحة وشباك جافة إلا من ذكرى قديمة لزبد عتيق ) .

في هذا المقطع نتعرف على ( ذاكرة ) ليست بغريبة علينا في البداية . تلك التي تداعت جدران الطين من حواليها وفاجأها شارع الزفت . تلك، ذاكرة نعرفها ولقد شهدنا مأساتها ولمسناها ، ولكن هذه ( الذاكرة ) تحيلنا

إلى جيل سابق حيث الذاكرة الأم في القلعة البحرية وحولها الطيور المائية المذبوحة ، وهذه ذاكرة أسطورية لا نعيها نحن ولم نشهد كارثة الطيور من حولها . لقد كان لزاما على الذاكرة أن تنفصل عنا وعن شروطنا الظرفية لكي تكون قادرة على تصور ذاتها في شريط تاريخها السلالي الممتد ، وهو شريط يمتد ويمتد إلى أن يوجد لهذه الذاكرة ذكري خاصة بها وهي ( ذكري قديمة لزبد عتيق ) حيث تدخل الذاكرة إلى أعهاق زمنها الأسطوري السحيق في مواجهة (أفروديت) الرمز العتيق للخصوبة والجمال والحب ، وهو اسم مشتق من ( أفروس ) بمعنى زبد أو ثبج وهو زبد البحر الذي خرجت منه تلك الأنثى الرمز . هذا تاريخ رمزي لا نملكه نحن ولا نعرفه ، ولكن ( الذاكرة ) البطلة تهرب منا لتعيده إلينا على صورته ( المجازية ) التخييلية . ولا ريب أن المجاز هو الأصل وكما يقول التشريحيون ( في البدء كان المجاز ) ، وكل بدء هو بالضر ورة مآل حسب سنة الله في عباده الذي سن لنا وفر ض علينا العودة الكبرى « إنا لله وإنا إليه راجعون » . تحن له ونحن عائدون إليه . والذاكرة هنا أخذت خطها الطويل في العودة هاربة من الحاضر إلى زمن الطين ومن ثم إلى زمن الماء والبحر ومن بعده إلى رمز الزبد العتيق.

عادت تبحث عن الخصوبة والماء والحب . ولكن هذه الذاكرة ليست رمزا هلاميا إنها صورة يعرفها كل واحد منا وكأنها جزء منه أو هو بالأحرى جزء منها إنها :

( امرأة سمراء جذابة ، غامضة . . هي امرأة انبسطت فيها التجربة على شكل غير معتاد . . امرأة احتضنت ليالي من التمزق أنجبت وبكت وارتدت الفراق وفي وجهها رغبة ومجد غائب ) .

من منا يستطيع التنكر لهذه الصفات ؟ إنها صفات نعرفها في كل واحد منا وممن عرفنا من حولنا . . ألا نعرف السمراء الجذابة الغامضة ؟! ألا نعرف التي انبسطت عليها التجربة على شكل غير معتاد ؟!! أليست هي من احتضن ليالي التمزق ؟! أليست هي من أنجب وبكى ؟! ثم أخيرا أخذت الفراق رداءً لها وغادرت المكان والزمان ومنها الرغبة والمجد الضائع ؟! .

لقد غادرت لتبحث عن نفسها في الطين وفي البحر وفي الزبد: في التاريخ . إن مكانها هو في الماضي حيث المجد الغائب ولقد غادرتنا إليه . ومن هي هذه الذاكرة ؟

إنها صاحبة التيجان البيضاء :

( تیجان بیضاء مختلفة تفاصیلها وبینها تاج أسود كأنه قبعة امرأة بقیت من عصر قدیم ) .

هذه الذاكرة صاحبة المجد والتيجان تفضي إلى منح القاصة واحدا من هذه التيجان :

(تلمس تيجانها المصفوفة ، أشعر أن يدها تعرف قصة كل تاج ، تعرف إن كان ذكرى زغرودة أم جرح منحتني أحدها وضعته فوق رأسي . . تململت أخذته ووضعته بهدوء فوق الرف ، ثم وضعت آخر فوق رأسي ) .

هذا مقطع له أهمية مصيرية للنص . فالمرأة صاحبة التيجان هي (الذاكرة) المهاجرة نحو الماضي والخصوبة ، ولكنها حينها رأت (الكاتبة) دخلت معها في (حجرة خالية إلا من جسدَيْ شبحين انفصلا

عن تاريخ المدينة وناسها ) . ومن هذا الانفصال يحدث الدخول ، لقد انفصلت المرأتان عن العالم ولكنهما دخلتا في بعضهما ( امرأة تحلق داخل رأس امرأة ) ومن هذا الدخول والتحليق ( تنهمر تواريخ مدخرة تقطر نسيانا على لا مبالاة ) وهما معا ( ذاكرتان تستبدلان الأمكنة ) حيث تتحول المرأة الحقيقية إلى أنثى مجازية : ذاكرة ، وتتحول الذاكرة إلى امرأة وهنا يحدث النص .

( أشارت إليّ بذاكرتها . . استقبلت لغتها الصامتة ، جاءني التذكر أو هو التخيل أو خلق اللغة ، أو الاستهاع إلى سرد ذاكرتها داخل ذاكرتي ، . . . . . كأنها منامات تزورني وأنا نصف نائمة ) .

في هذا المقطع ترجمة لحركة إهداء التاج حيث تقوم الذاكرة بإهداء إحدى التيجان إلى الكاتبة فتمنحها بذلك اللغة والتخيل ويكون النص . ولو لم تحدث عملية الاهداء تلك لما كان النص ذاك لأن التاج هو مفتاح اللغة هو الكلمة البدء وهو الخيال واللغة الصامتة . إنه حركة الذاكرة على اليد .

ولقد أشار النص إلى أن اليد قد أخذت في تلمس التيجان وهي يد تعرف كل تاج وتعرض قصته ، وإشارة النص إلى اليد كفاعل مع التيجان هي رمز لتحول الذاكرة من حالة الهيام إلى القلم والكتابة التي كانت اليد رمزا لها مثلها كان التاج رمزا للغة ولعودة الذاكرة للحديث عن معضلتها مع الظرف الإنساني الحاضر . ولقد قامت الذاكرة بتحميل الكاتبة مسئولية الإفصاح عن مأساة ذات المجد الغائب وصاحبة التيجان المخزونة في النسيان . ولكن الكاتبة وهي تستجيب لمسئوليات الأمانة

المعروضة عليها لا تأخذ الأمر كما ألقي إليها بتسليم مطلق ، إنها ترد التاج وتستبدله بتاج آخر هو من اختيارها هي وليس مفر وضا عليها مما يجعل النص صوتا للذات الرغبة مثلها هو استجابة للذاكرة ذات الرغبة والمجد الغائب . وبما أنه كذلك فإن الكاتبة تتساءل في نهاية النص عن التاج .

(تساءلت : أهو لي ؟

لم تجب ، لم تحرك شفتيها ، لكنها وخزتني بإحساس عميق بأنه لي . نظرت إلى وجهي في المرآة .

> التاج الأبيض فوق رأسي ، وخصلات شعري تترنح بإهمال . وجهي أمامي في المرآة .

> > انتفض ، أدعك عيني : كأن مامرً حلم ) .

لا ياسيدي ، التاج الأبيض ليس لك إنه للتاريخ ، للظرف المجيد ، ولقد امتنعت الذاكرة عن الإجابة على سؤالك تاركة للنص مسئولية حمل الأمانة وحمل التاج الأبيض إلى حين عودة الذاكرة وعودة التاريخ ، وإلى حين حضور (رفيقتك الرملية والتذكر السحرى).

\* \* \*

إلى هنا وأقف بجبرا نفسي على الوقوف ، ذاك أن مقالا واحدا لا يمكن أن يفي هذه القصة حقها . إنها قصة تحتاج إلى كتاب كامل يسبح مع تجلياتها ، ولكنني أردت بهذا المقال لفت أنظار القراء إلى هذا النص البديع وإني أقترح على الجميع العودة إلى جريدة الرياض يوم الخميس 10 رمضان ١٤١٠هـ لكي يقفوا على نص يستحق الوقوف والتعب

والتأمل ، وليس في على هذا النص إلا الإعجاب الجم لولا ملاحظة واحدة تمس هذه الظاهرة الإنشائية التي سادت أخيرا في القصة القصيرة بعامة وهي تجاهل أدوات الربط كحروف العطف والأدوات المساعدة مثل ربحا ، حيث ، لأن . . إلخ وهي أدوات تقيم التياسك والتساوق في النص العربي على خلاف ماهو حادث في الانجليزية حيث الروابط هناك تتم بشكل ضمني فيها بين الجمل . أما في العربية فإن الروابط ضرورية وهي جزء أساس في بناء النص ، ولعل الكاتبة منيرة الغدير تلاحظ ذلك فهي كاتبة متمكنة من أدانها الفنية وتملك حاسة أدبية راقية جدا ، ومقدرتها على التكنيك القصصي والنداخل السردي تجعل نصها نموذجا للنص الكتابي الحديث في مقابل النص القرائي التقليدي .

الرياض ١٠/١٠/١٠هـ

# وكتب لأجر

### احتفالية الإيقاع

يقول روسو (إن المسرح يطهر الأهواء التي ليست عندنا ويهيج الأهواء التي عندنا) (١١) وذلك في رأي له حول مفهوم (التطهير) الأرسطي في المسرح، حيث صارت الملاحظات النقدية تشير إلى أن علاقة الفنون بفكرة (التطهير) ليست سوى علاقة خداعة، فآلام فرتر أنقذت مؤلفها جوته من الانتحار ولكنها أدت إلى انتحار الكثيرين من قرائها، وهذا ليس تطهيرا للنفس من عواطفها الهائجة، ولكنه استنهاض لهذه العواطف المبيتة.

وأكاد أقول إن مسرحية (ديك البحر لراشد الشمراني فعلت معنا الشيء نفسه إذ أيقظت فينا ماهو كامن متربص في مسارب أحاسيسنا حول أنفسنا من جهة ومايحيط بنا من جهة أخرى .

والمناحي التكوينية لهذه المسرحية كثيرة جدا ، ولكن أقواها فعلا معنا

<sup>(</sup>١) شارل لالو مباديء علم الجمال ص ٣٦ ترجمة خليل شطا ، دمشق ١٩٨٢م ،

هو تركيبتها الإنشائية من حيث اعتهادها على ( الاحتفال الإيقاعي ) ، وهي حينها تعتمد على هذا النوع الثري من الإيقاع فإنها تتكيء على حس إنساني عميق يكفل للنص توليد الانفعال والتفاعل لدى المتلقي . ومن شأن الإيقاع أن يدفع إلى الحركة المنجاوبة مابين الصوت الصادر والحس المستقبل .

ولقد اعتمدت المسرحية على إيقاعات متنوعة ومتداخلة ، وكل واحد منها يصدر عن موروث عميق الأغوار في نفس المشاهد . وهي إيقاعات ثلاثة أولها الرقص الجيزاني ، ومايملكه هذا الرقص من ثراء في الحركة واللون ، ومن غموض في الدلالة ، بما يجعله أشبه مايكون بنص شعري حافل بالنصوصية والإيقاعية ، وهذا عنصر استنهاض نفسي تحدثه حركات هذا الرقص تهتز به القاعة مثلها يهتز به الممثلون ويتحرك معه المشاهد متخليا بذلك عن كل شروط القيد الشخصي والاجتماعي ، فكأن نفسه تتحرر من ذاتها ، وتصبح حينئذ مهيأة للدخول في تجربة إبداعية تتولى النفس إنشاء علاقاتها معها ، وحينها تتولى النفس البشرية إنشاء علاقاتها مع من حولها فهذا معناه الدخول في شبكة جديدة من الاتصال مع العالم . وهذا حس لا يحققه سوى ( الإيقاع الاحتفالي ) مثل الرقصات الجهاعية والفنون العمومية التي تتلاشي فيها الفردية ويندمج الفرد في جماعة تحتويه وتدخله كجزء إيجابي منها يسهم في صياغتها وصياغة جماعيتها واحتفاليتها في حين أنها محتوية له وملغية لفرديته . والرقص الجيزان يحقق درجات عالية من هذا الاندماج والتفاعل ، مما يجعل المسرحية منسجمة مع نبض المشاهد ومع درجات ضغطه الحسى والعاطفي وهذا هو مدخل المسرحية إلى المشاهد من خلال الطبول والخناجر والألوان وهي عناصر الرقصة الجيزانية ، ولكن هذه الإيقاعية ليست سوى لغة صامتة هي أشبه ماتكون بالشفرة التي تحتاج إلى من يفكها ، والمشاهد كفيل بذلك والمظرف يفتح له هذا المجال ، لأن الإيقاع هو أرقى حالات اللغة ، وبالتالي هو أصح وأدق أحوال الاتصال البشري . ومن الممكن جدا الاكتفاء به كعنصر أدائي ودلالي مكتمل الإنشائية . ونحن دائها نشاهد الرقصة الجيزانية مثلها نشاهد العرضة والمزمار وتكفينا هذه المشاهدة لأحداث الاتصال الكامل معنا إما بالاستمتاع أو بالمشاركة .

ولكننا في (ديك البحر ) أمام نص مركب ، وهو نص يطمع إلى أن يكون عملا مسرحيا مفتوحا للمشاهد مثلها هو معتمد على موروثه ولذا فإنه يدخلنا من إيقاع إلى إيقاع ، من الرقص إلى الشعر ، وكلاهما نص يعتمد على تعاقب الحركة والسكون وعلى رمزية الدال ، وكذلك على مشاركة المتلقي في الدخول الايجابي والتفاعل . ومن هنا جاء اختيار مقطوعات من قصائد محمد الثبيتي متجاوبا مع الحس الإيقاعي الذي أدخلت المسرحية نفسها فيه . ونصوص الثبيتي تتشابه كثيرا مع الرقص الجيزاني ، ذاك أن الإيقاع العروضي والتوتر النصوصي عند محمد الثبيتي هو من القوة إلى درجة تجعل النص يشتبك مع القاريء اشتباكا مهيجا ومثيرا ، وقاريء الثبيتي لا يمكن أن يجد نفسه في حل من النص ، كها أن ثراء الدلالات عنده يدخل النص في حال من الغموض المرجف مما يدفع ثراء الدلالات عنده يدخل النص في حال من الغموض المرجف مما يدفع إلى الحركة والتفاعل ومن ثم التوتر وهذه هي دوافع المشاركة الايجابية والاحتفائية أيضا .

وهذا أدخل المسرحية في استعارة شعرية تواترت مع استعارة فنية

وأسس لها سياقا متوترا حيث أصبحت متورطة مع الموروث ومتشابكة معه في رابط إيقاعي واحتفالي أقل مايوصف به هو : التوتر والهياج .

وهذا يفتح المسرحية على عالم الإنسان ويوغلها فيه ، ومن ثم فإنها ستواجه مصيرها ، إما بالإخفاق المريع إذ ستصبح بجرد نقول تجميعية مابين الرقص والشعر ، أو تفتح لها طريقا لأن تكون بواسطة توظيف الموروث الحي في عمل ابتكاري .

وهنا يأتي الإيقاع الثالث ، وهو (إيقاع الدلالة) حيث يتحقق النص بوصفه فعلا مسرحيا مهيجا ، وبوصفه خطابا مفتوحا له بُعدٌ ثقافي وله مدًّ احتفائي . وهذا يوجد للنص سلطانا من نوع خاص ، وهو سلطان قادر على احتواء المتلقي وربطه باستدارات النص وتحولاته وذلك بعد أن تمكنت المسرحية من غزو مشاعر المتلقي من خلال إيقاعات الرقص ومداخلات القصائد ، وهو فعل أثمر عن مشاهد متحفز وإلى حد ما متوتر . ومن هنا صار للنص وسائل لتوريط المشاهد ولتحويله عنصرا فاعلا مع حركة المسرحية .

ولنأخذ عنوان المسرحية كشاهد على الإيقاعية الدلالية :

#### ديك البحر.

ولنأخذ بالاعتبار أن ديك البحر تحول في آخر المسرحية إلى ( سرطان البحر ) . وهذا الذي حدث هو المسرحية وهو النص وهو الدال الذي يمثل أمامنا ليتحدى الهدوء فينا فيستفز مشاعرنا بدلا من أن يطهرها كها يقول روسو .

ذاك هو إيقاع الحركة والسكون ، إيقاع التحول من إلى . وليست المسرحية سوى مشهد مرعب لهذا الانقلاب الذي يحول الحق إلى باطل ويجعل الباطل حقا .

ولكي نكشف أبعاد هذا التحول يمكننا الوقوف على هذه الإيقاعية وتأمل البعد الاحتفالي للديك في الموروث الذي تتكيء عليه المسرحية ، وهي كها قلنا مسرحية جاءت تعبيرا عن الموروث وعن الانسان وارث ذلك التاريخ .

وسوف ابدأ بقصة تراثية عن اللايك ، وهي عن ديك اشتهر في تراثنا باسم ( ديك مزبّد ) ( وقصته أنه كان لمزبّد ديك قديم الصحبة نشأ في داره وعرف بجواره فأقبل عيد الأضحى ووافق من مزبّد رقة الحال وخلو بيته من كل مير وخير ، فلما أراد أن يغدو إلى المصلى أوصى امر أته بذبح الديك واتخاذ الطعام لإقامة رسم العيد ، فعمدت المرأة لتمسك الديك فجعل يصبح ويثب من جدار إلى جدار ، ومن دار إلى دار ، حتى أسقط على هذا من الجيران لبنة ، وكسر لذلك غضارة وقلب للآخر قار ورة . فسألوا المرأة عن القصة في تعرضها له ، فأخبرتهم ، فقالوا والله مانرضى أن يبلغ حال أبي إسحاق إلى مانرى - وكانوا هاشميين مياسير أجوادا - فبعث بعضهم إلى داره بشأة وبعضهم بشأتين ، وأنفذ بعضهم بقرة ، وتغالوا في الإهداء حتى غصت الدار بالشياه والبقر ، وذبحت المرأة مساشاءت ونصبت القدر . وسجرت التنور ، وكر مزبّد راجعا إلى منزله فرأى روائح الشواء قد امتزجت بالهواء فقال للمرأة أنّ لك هذا الخير ؟ فقصت والميا عليه قصة الديك - الثعالي ، ثهار القلوب ٧١٤)

هذه قصة من التراث أسوقها استدعاء للصورة الاحتفالية للديك في حياة كل الشعوب . وإن أى واحد منا يقرأ هذه القصة ليتذكر مباشرة

قصصا أخرى مشابهة تكون قد جرت له عيانا مع (الديك) مما يعني أن الديك رمز شعبي يعيش في ذاكرة الناس مربوطا بالزهاء والألوان والفطرة والاحتفالية وليس الديك سوى صورة جميلة من صور الذاكرة تجعله جزءا من تكويننا الثقافي والنفسي وكان عند العرب رمزا للربيع لتلون نبات الربيع مثل تلون ريش الديك والذين وقفوا على (مائة عام من العزلة) لماركيز يعرفون مدى الاحتفالية الشعبية في جنوب أمريكا للديك إلى درجة أن حادثة مصارعة الديكة في بداية الرؤاية كانت هي النواة التي انشطرت عنها الحكايات كلها وعنها تمخضت الرواية وكل شعوب العالم تحمل في نفسها رصيدا حيا وراهيا عمله الديك ويرمز إليه

أما مسرحية (ديك البحر) فقد تأسست على (الديك) بما إنه رمز للربيع والعطاء وجالب للخير كما في قصة مزبّد ولذا فإن سليهان البطل المنتظر (المخبوء بين خيامنا) يذهب مغامرا إلى جوف البحر ليأتي بصندوق في داخله (ديك) هو ربيع القرية ونماؤها وهو خيرها الزاهي . ويوم سليهان بالنسبة للقرية هو (يوم خصوبتنا يوم رجولتنا يوم فحولتنا)

وهـذه الخصوبـة والرجـولة والفحـولة ـ إذًا ـ نخبـوءة جميعهـا في الصندوق . هذا هو يومهم وهذا رمزهم . ولكن ماالذي يحدث بعد ذلك ؟!!

يأتي أبو ساعية يلقي نظرة إلى الصندوق ويصرخ : هذا سرطان البحر . وتصرخ القرية من ورائه :

سرطان البحر . سرطان البحر سرطان البحر سرطان البحر

ويتحول الديك إلى سرطان ، يتحول الربيع والنهاء والزهاء إلى سرطان ، تتحول الحياة إلى مرض ويصبح الداء رمزا بديلا للقرية فينخر السرطان في تاريخ الرجال ، ويتحول كل ماهو رمزي ودلائي إلى فراغ . ويصيب الداء (يوم القرية ) الذي كان يوما للخصوبة والفحولة ليصبح يوما للسرطان . ويتجمد الرمز هنا ويتلاشى حينها يتحول الديك إلى سرطان ، ذاك لأن سرطان البحر حيوان بارد فاتر لا يملك ذاكرة ولا يحتوي على تاريخ ، وعنده يتلاشى الإيقاع وتتهشم الاحتفالية .

ولقد كانت القرية على مشارف يومها الكبير حينها كانت بين يدي الصندوق ، وفيه الديك جاء به سليهان إليهم وكأنه خاتم سليهان ومفتاح زمان الخصوبة والفحولة ، وكان سليهان قد أدى دوره الرمزي بإحضار الصندوق ووضعه بين يدي الأطفال وأبو حريقة ، حيث الأطفال رمز الآي وأبو حريقة هو صوت الشعر ، صوت النص الحاضر دوما في ضمير المسرحية ، وليس الشعر إلا رمزا للإنسان العربي ولصوته في الوجود ، والعربي لا يدع الشعر حتى تدع الإبل الحنين كها ورد في معنى الأثر الشريف . .

ولكن الآي وضمير النص يتلاشيان بمجرد إشارة قاتلة من (أبو ساعية ) يتحول فيها الربيع إلى سرطان ، وينتهي النص في لحظة ظهور الربيع ، فهو ربيع الموت والدمار وكان يومهم في البدء يوم احتفال وفرح حيث مناسبة ( الختان ) الكبير لسليهان البطل ، الذي تجمعت القرية كلها من أجله ومن أجل يوم ختانه ليفرحوا به وليرقصوا على مشهد دمائه التطهيرية ، وفي غمرة بهجتهم كان كل واحد منهم يتمنى أن لو افتدى سليهان كعربون حب وفرح ، لكي يحققوا لأنفسهم دورا في استعادة الفحولة والخصوبة المفقودة منذ سبعة أجيال حينها اختفى الجد السابع لسليهان ، ويتمخض الختان الى احتفالية زاهية نتجت عن الرقص الجيزاني وأصوات أبو حريقة مرددا أشعار الثبيتى :

« أدر مهجة الصبح صب لنا وطنا في الكؤوس يدير الرؤوس وزدنا من الشاذلية حتى تضيء السحابة واسفح على قلل القوم قهوتك المرة المستطابة أدر مهجة الصبح ممزوجة باللظى وقلب مواجعنا فوق جمر الغضا ثم هات الربابة \_

وجاءت الربابة في صندوق داخله ديك . ولكن الديك يتحول من ديك الفحولة إلى ديك مخصي يشبه الديك الثاني عند ماركيز في حكاية الديك المخصي ( والحكاية عبارة عن لعبة لا نهائية فيها يسأل الراوي الحاضرين عما إذا كانوا يجبون أن يحكي لهم حكاية الديك المخصي ،

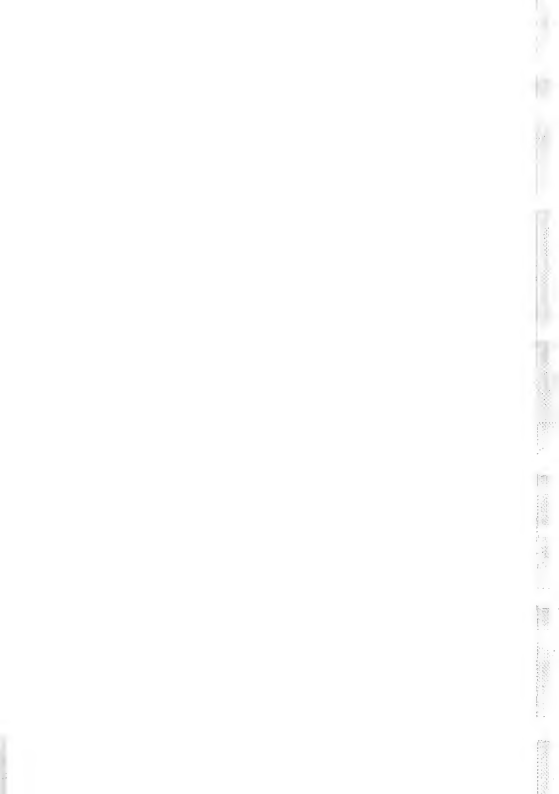
وعندما يجيبون بنعم ، يقول لهم الراوي : إنه لم يطلب منهم أن يقولوا نعم ، إنما سألهم عما إذا كانوا يحبون أن يروى لهم حكاية الديك المخصي وعندما يجيبون بلا ، يقول لهم الراوي إنه لم يطلب منهم أن يقولوا لا ، إنما سألهم عما إذا كانوا يجبون أن يحكي لهم حكاية الديك المخصي ، وعندما يبقون ساكتين يقول لهم الراوي إنه لم يطلب منهم أن يبقوا صامتين ، إنما سألهم عما إذا كانوا يحبون أن يحكي لهم حكاية الديك المخصي ، ولن يتمكن أحد من الانصراف لأن الراوي كان سيقول له إنه لم يطلب منهم الانصراف ، إنما سألهم عما إذا كانوا يحبون أن يروى لهم حكاية الديك المخصى) ، هذه حكاية الديك المخصى يرويها ماركيز في ( مائة عام من العزلة ) ، وهي حكاية تشبه مايمارسه أبو ساعية في سلطته المطلقة التي بها يجعل الحق باطلا ومن ثم يصبح الباطل حقا بمجرد سقوط الحق الذي هو إعلان لسيادة الباطل الذي به ظل أبو ساعية مقتدرا وقادرا على أن يصنع من الفسيخ شربات ـ كما المثل المصري ـ وبالتالي فإن ديك الخصوبة والفحولة يصاب يوم الختان بأهم مقوماته ويخصيه أبو ساعية ليتحول إلى حيوان بارد فاتر خال من الدلالة ومن التاريخ ، ويفقد إيقاعيته واحتفاليته وتصاب القرية كلها بالسرطان.

هذه هي المسرحية مشهد مرعب للفحولة المخصية ولهزيمة الشعر والتراث ، ولقد كان الشمراني رائعا في قدرته على توظيف اللغة الفصحى توظيفا شفاهيا وأدائيا مما جعلها خطابا مسرحيا حيويا ، واستغل بذلك الحس التصويري في اللغة مع ربطه ربطا إيقاعيا متناغها مع الرقص والقصائد . ولقد استعرضت التفاعيل العروضية للشعر وكلها تدور حول تفعيلتي ( فاعلن ) و ( فعولن ) وتفريعاتهها ، وهي تفعيلات حركية

ذات تفاوت منسجم وهو تفاوت يفضي إلى تآلف من خلال انسجامه مع إيقاعات اللغة الفصحى المحكية في النص ، ومعظم جمل النص تتلامس مع هذه المتفيلات ( ولن أفصل القول في هذه المسألة لأن المقام ليس مقامها ) . وأشيد أخيرا بقدرة الممثلين على الأداء وعلى تفاعلهم مع النص الفصيح تفاعلا يدل على ثقافتهم الذوقية وكم هو رائع حرف ( الراء ) على لسان عادل ، وكم هو رائع أن ترى الشعر الحديث بجانب الخنجر الراقص .

لقد قلت للشمراني وقت العرض لو أنني رأيت هذه المسرحية في القاهرة لقلت إنها رائعة وراقية ، وأقول الآن إنني أنظر إلى هذه المسرحية بوصفها نقلة نوعية بها من الممكن أن تؤرخ للمسرح في بلادنا ، ونقول لقد ابتدأ مسرحنا .

أقول قولي هذا وأنا أعي التحولات التي مر بها النص وهي تحولات معلنة تؤكد عنصر الاحتفالية وتشير إلى أن الشمراني رجل يهمه أن ينتج عملا صحيحا ولذا فإنه يطلع الآخرين على مالديه ليجعلهم مشاركين في إبداع النص . وكلامي أولا وأخيرا هو عن المسرحية بحالتها الأخيرة كعمل منجز .



# ثلاث مقالان فيون المؤلف

| في جدة : موت المؤلف/ حياة المؤلف | - 1 |
|----------------------------------|-----|
| الكلمة والسيف                    | - ٢ |
| رسالة في الاصطلاح                | -4  |

# ١- في جمرة : مورس (المؤلف اجياة (المؤلف

### وكل ندوة وأنتم بخير

هل جربنا أن نسأل أنفسنا بعد مشوار طويل من القراءة عن علاقتنا بالمقروء من حيث مصدره وصانعه ؟

هل تساءلنا عن علاقتنا بالمؤلف أو ناقشنا تصورنا له ؟

ربما يكون ذلك قد حدث أو يحدث لكثيرين منا باعتباره هاجسا يمر بالنفس أوقاتا ثم يتسرب إلى مطاوي النسيان ويغيب إلى الأبد .

ولقد أخذتني نفسي إلى شيء من هذا الذي يحضر ويغيب مخلفا بعده هذا السؤال العجيب عن المؤلف وعن ماهية هذا المخلوق البعيد الذي يكتب من أجل أن نقرأ ، وهو حينها يكتب يمارس مع نفسه لعبة من أطرف اللعب ومن أخطرها في آن ، ذاك لأن المؤلف \_ أى مؤلف \_ يخاطب أقواما ليسوا أمامه ، وهو يدرك ذلك تمام الإدراك ، ولذا فإنه يتعامل مع غائبين . وهؤلاء الغائبون سوف يحضرون في لحظة من لحظات تاريخ

الكتاب القادمة ، وإدراك المؤلف لهذا الغياب ، ولذلك الحضور ، هو ما عليه ما يجعله يكتب بأسلوب مختلف عن طريقة تعبيره الشفوي المباشر ، أى أن الكتابة هنا تختلف عن المخاطبة ، وهذا الاختلاف مقصود ومتعمد يحدث بوعي كامل من المؤلف . ومن هنا فإن الكتابة تنطوي على نوع من الغش المتعمد ولكنه من ذلك ( الغش النافع ) كما يقول الشيخ الرئيس ابن سينا .

ومادامت الكتابة تحمل غشا من نوع ما فإن القراءة ليست سوى استقبال وامتصاص لذلك الغش ، ومن هنا فإن أى تصور لنا عن ( المؤلف ) لابد أن يكون بالضرورة تصورا مغشوشا . ولذا فإننا كثيرا مانحس بقدر كبير من التبجيل للمؤلفين الذين لم نرهم ، أو قد نحس برهبة وخوف شديدين لأولئك الجادين من الكتاب ، وتظل هذه الصورة عالقة في غيلاتنا تصنع تماثيل وهمية لبشر ربما يكونون أكثر بشرية من القراء أنفسهم .

#### \* \* \*

لقد تذكرت هذا وأنا أقف في قلب مدينة جدة الحبيبة بين أعداد النقاد العرب الذين جاؤوا من أقطار الوطن العربي ليشرعوا في ( قراءة جديدة لتراثنا النقدي ) في الفترة من ١٠ - ١٤ / ١٤ / ٩ - ١٤ هـ بدعوة من النادي الأدبي الثقافي بجدة .

وهم كلهم من قئة المؤلفين ، ولكل واحد منهم اسم محفور في ذاكرة الكتابة/ القراءة العربية الحديثة ، سواء من هو سعودي القطر أو هو من أقطار العروبة الأخرى ، وبما أنهم مؤلفون فهم ـ إذًا ـ من تلك الفئة

المتجسدة في الأذهان تجسدا وهميا ، أى أنهم بلغة دي سوسير صور ذهنية تختلف عن الواقع مثل اختلاف صورة الشجرة في أذهاننا عن حقيقتها على الأرض ، أو مثل تصورنا لجزائر ( واق الواق ) بين ما يحمله خيالنا عن هذه الجزر وبين ما يمكن أن تكون عليه لو أننا رأيناها رأى العين ( أقول لو . ولا أدري هل تصدق الحكايات عن وجود هذه الجزر فعلا ) .

أما كيف يكون هذا الافتراق بين الصورتين فلست أرى له جوابا أحسن من قصة رواها لي الأستاذ علي العمير قبل سنوات وظلت القصة مطمورة في ذاكرتي حتى حرثتها لقاءات جدة .

يقول الأستاذ على العمير إنه جاء في مقتبل عمره من قرية (الموسّم) في الجنوب إلى مدينة جدة ، وكان فتى يافعا من طلبة المعهد العلمي الذين أدمنوا القراءة وطلب المعرفة مما ولد في نفسه شغفا بالكتب (والمؤلفين) وتعلق خاطره بالكتاب ومايمثله ، وبما أن القروي الصافي الفطرة فإنه لم يك يفرق بين المؤلف والكتاب ، واعتاد أن يجد اسم المؤلف مطبوعا على الغلاف وعلى الصفحة الأولى بعد العنوان وبحانبه تاريخ وفاة المؤلف ، هكذا كان كتاب شرح ابن عقبل وكتاب تفسير القرآن لابن كثير وديوان المتنبي وغيرهم ممن هم مثلهم من الأموات ، يتساوى العرب في ذلك مع غيرهم مثل شكسير ودانتي ممن مانوا وشبعوا موتا . ومن هنا فإن علي العمير قد استنتج نظرية قرائية مفادها أن كل مؤلف هو بالضر ورة ميت وأن الكتاب ليس سوى أثر بعد عين ، ولن يكون من الممكن وجود مؤلف حتى جريا على هذه القاعدة .

ولكن الصدمة تقع في جدة حينها وصل إليها هذا القروي ومعه ذاكرته

القرائية المشحونة بصورها الذهنية الخاصة عن العالم ، بما في ذلك أدباء جدة أنفسهم الذين يفترض أنهم أموات أمثال العواد والأنصاري وعزيز ضياء ومحمد حسين زيدان ، وهم كلهم كتاب ومؤلفون أى حسب قاعدتنا أموات ، وتحدث لأديبنا الشاب مفاجأة من مفاجآت المدينة تجعله يقف وجها لوجه مع مؤلفين أحياء ، ويأخذه الذهول مأخذا يلف رأسه ويشوش عليه ، فيفسد واحدا من أهم تصوراته الثقافية حيث اكتشف فاصلا مابين التأليف والموت ، وهو فاصل ينسحب على الكتابة والمخاطبة والفروق بينها مثلها يشمل الفوارق مابين الأثر والعيان والصورة الذهنية مع الواقع العيني .

\* \* \*

هذه تجربة فطرية فذة مرّ بها على العمير ( الشيخ حاليا ) وهي تشبه تجربة ذكرها عبدالفتاح كيليطو في مقدمة كتابه ( الكتابة والتناسخ ) سأروي بعضها هنا لطرافتها : يقول كيليطو :

«حدث يوما وهذا منذ مايزيد على عشرين سنة وأن توجه تلميذ من السنة الأولى للثانوي ، صحبة رفيقين أو ثلاثة نحو أستاذ اللغة الفرنسية عند نهاية الدرس ، ليلقي عليه السؤال التالي : هل ينبغي عند قراءة كتاب (رواية) استذكار اسم المؤلف فضلا عن الحكاية ؟ ورغبة في الإفادة أجاب الأستاذ وأصغى التلميذ للإجابة الطويلة بكل عناية . . لقد كان تعدد المؤلفين بالنسبة فذا التلميذ أمرا متعذر الفهم ، ولم يستطع أن يدرك لماذا كانت الحكايات التي يقرؤها والنصوص التي يدرسها في القسم مسبوقة باسم المؤلف أو ملحقة به . وهو لم يكن ليأبه بهذا الاسم ، وحتى إذا حدث أن رآه فلم يكن ليبالي به . إنه كان حديث عهد بالطفولة . ولم

تكن لعبه لتحمل اسم صانعها . كها أن الحكايات التي كان الكبارير وونها لم تكن تحمل اسها ، اللهم إلا نغمة الراوي التي لم تكن لتبدل ، ولم تطرح عليه مسألة المؤلف إلا عندما أخذ يقرأ الحكايات ( الكتابة تولّد المؤلف وتُلزم بأخذه بعين الاعتبار ) . يعتقد الطفل أن الحكايات تروى ذاتها ، وأنها لا تكون في حاجة كي تصل إليه إلا لصوت الراوي أو للورقة المطبوعة . الحكاية أشبه بالأخرى مثل الماء بالماء : فمها كان النبع الذي يسيل منه فإنه ذات السائل . وقد يحدث أن يسأل الطفل عن منبع الماء ، لكنه لا يتساءل أبدا عن مصدر الحكاية وأصلها . وفيها بعد ، عندما يدرك أن كل نص لابد وأن يحمل اسها ينبهر . غير انه يظل يعتقد لمدة ، قد تقصر وقد تطول ، إن المؤلفين لا تفرضهم ضرورة . وانهم يمكن أن ينوبوا بعضهم عن بعض ، ما داموا أداة طبعة شفافة في يد روح غامضة تسكنهم . . أ . هـ ) .

هذه صورة واهمة من طفل (شاب) عربي في مغرب الوطن تساوق مع صورة أخرى واهمة لفتى عربي في مشرق الوطن مما يحيل علاقتنا الفطرية مع الكتابة والمؤلفين إلى علاقة شاعرية خيالية واهمة ، ولئن كانت جدة هي ماصدم توهمات على العمير وهشم قرويته فإن جدة تعمل الدور نفسه في أسبوعنا قبل الماضي حين وقف أساتذتنا محمد حسين زيدان وعزيز ضياء يرحبان بالمؤلفين (الأحياء) ويقصان عليهم حكايات الخاطر عن زمن مرّ على بلادنا كان النجباء من يعرب يحلون ضيوفا على الديار فلا يعلم بهم أحد من أهل الدار هكذا جاء شكيب أرسلان وهيكل (محمد حسين) وأحمد أمين قبل سنين فلم يكن لوجودهم حسّ او انفعال وراحوا يرددون صوت الخيبة :

#### كأن لم يكن بين الحجون إلى الصفا أنيس ولم يسمر بمكة سامر

ولكن لطف الله يعم ديارنا فتنقشع الظلمة ويحل محلها بساط العلم ، وتتولى الديار نفسها استقبال ثلاثة وعشرين ناقدا عربيا يستقبلهم هرم بشرى يمتد أجيالا من زيدان وضياء بداية وحسين بافقيه وازدهار بشل امتدادا وانطلاقا . ويتحلق شبابنا حول المؤلفين ( الأحياء ) يفتحون معهم الحوار والمناقشة حيث يتحول الذهول من القاريء إلى الكاتب ، إذ لم يعد العجب والتعجب يصدر عن القراء حيث يكتشفون المؤلف، ولكن العكس هو ماقد حدث إذ يتعجب المؤلفون حينها اكتشفوا هذا الجيل المبهج من القراء الذين يعرفون الكاتب وماكتب ويسألون هذا الكاتب عها كتب . وكانت جدة - مرة أخرى - مصدرا للمفاجأة إذ اكتشف المؤلفون أن هناك قراء ( أحياء ) ، وعاد كل مؤلف بذخيرة من الفرح تكفيه عقدا كاملا . وعدنا نحن بذخيرة من العرفان بنعمة الله علينا . وإن كان كل واحد من المشاركين قد عاد بفرحه الخاص فأنا قد عدت بفرح ماكنت أتوقع حدوثه الآن ذاك أنني وقفت وجها لوجه مع أجمل لحظات المعرفة حينها قام أحد طلابي في جدة يحاورني على المنصة ويقدم لى أغلى هدية تمنيتها في حياتي وهي أن أرى أحد تلاميذي يتجاوزني ويكون أستاذا لي . وحينها شرعت برد التحية عليه محاولا أن تكون أحسن من تحيته . . إذ بي أستلم ورقة من قسم السيدات تقول : حسين بافقيه ليس وحده . . ولن أسرد بقية الرسالة إذ يكفيني فرحا أن أرى جيل المعرفة في بلدنا يتمكن من الشروع في تحقيق تنمية ثقافية وطنية مخلصة

يترجمون من خلالها جهود بلادنا وتضالها من أجل تأسيس نظام تعليمي يفرز ثقافة ومعرفة حضارية بثوابتنا الاسلامية والعربية وتتحرك بها من أجل تقديم نموذج حضاري معاصر يسهم في بناء الإنسان العربي في محيطه الواسع ويسهم في تقديم حل أصيل لمعضلة هذا الإنسان في هذه المرحلة ، وهذا هو المطلب الحضاري المنتظر منا ومن بلدنا بما لها من عمق تاريخي يؤهلها لريادة معاصرة .

إن شاء الله وكل ندوة وأنتم بخير .

# ٢- مورس (الولف

#### الكلمة والسيف

مازلت أشفق على كل كاتب ألزمه حظه الكتابة العمودية الملتزمة ، وذلك اعتقادا مني أن الالتزام المستمر يفضي إلى استنزاف الطاقة الإنشائية لدى الكاتب إلى درجة يفقد معها " ره القول ورونقه ، وينتج عن هذا عزوف القراء عن متابعة الأعمدة لما يحسونه من جفاف العطاء فيها . ولعل هذا أحد الأسباب التي تجعلني دائها أتهرب من الدخول في مأزق الالتزام المستمر في الكتابة .

وعلى الرغم من قناعتي هذه إلا أنني أجد بعض الكتاب يستطيعون إحداث درجة من التهاسك مابين الالتزام المستمر والتجدد المتدفق مما يحقق لهم درجة من (المقروئية) ترسخهم في ذاكرة الجمهور ولست هنا بصدد ضرب الأمثلة والحصر ولكنني أقول هذا القول لأشير إلى مااسترعى انتباهي مؤخرا وحفزني إلى الكتابة ، وهو ما لاحظته على زاوية الأستاذ محمد رضا نصر الله ، الموسومة بـ (أصوات) ، وهي زاوية أخذ كاتبها برفع درجة الحرارة فيها ربما استعدادا لمواجهة فصل الشتاء . وعلامة

ذلك هو أننا قرأنا مؤخرا خمسة ردود على ماطرح في هذه الزاوية ، وهذه الردود هي شهادة على درجة مقروئية زاوية (أصوات) ، وعلى مقدار تفاعل القراء مع مايرد فيها من إشارات ومعارف . ومقالي هذا هو استجابة قراثية لواحدة من تلك الزوايا . وبالتحديد هي محاورة لما ورد في كلام الأستاذ نصر الله عن الجاحظ وعلاقته بمفهوم (موت المؤلف) - انظر زاوية (أصوات) لمحمد رضا نصر الله - الرياض - ۱۶/۱۶/۱۹ هـ .

ولقد كانت إشارة الأستاذ نصر الله إلى هذه العلاقة لدى الجاحظ إشارة ذكية ، وتنم عن حدس نقدي لم أملك إلا أن أتجاوب معه في هذه المقالة .

والمسألة تبدأ في موقف الجاحظ من الكتابة ، ومن انتهاء التأليف إلى مصدره الذي أنتجه ، سواء بالسلب أو بالايجاب .

ولا ريب عند أحد منا أن الجاحظ كاتب عظيم ومؤلف قدير . ومن علامات عظمة الجاحظ هي أنه ذو حساسية خاصة ( ومفرطة ) حول ( الكتابة والتأليف ) ولهذا فإنه حرص منذ مطلع حياته على جماية مايكتب وتحصينه ضد كل أنواع العدوان ، وبالذات ـ في حالته ـ ضد الحسد والحساد . ولهذا فإنه سعى إلى دراسة أحوال الناس من حوله حتى إذا مأدرك مقدار مايكنونه له من حسد راح يقطع الطريق على شرهم هذا وصان كتبه من أن تقع في مستنقع الحاسدين ، ومن ثم راح يؤلف الكتب وينسبها إلى رجال انقضى زمنهم وخلفوا ذكرا حسنا يشفع للكتب بأن تمر عبر أزقة الحساد بسلام . وصار ينسب كتبه إلى الخليل بن أحمد وإلى ابن عبر أزقة الحساد بسلام . وصار ينسب كتبه إلى الخليل بن أحمد وإلى ابن بعض إسمه ، ولا نميزه إلا بوظيفته . وهو : سلم صاحب بيت الحكمة ،

الذي جاء له ذكر في فهرس ابن النديم ، إضافة الى ذكر الجاحظ له . وليس بالأمر الصعب أن تستقريء هذه الأسماء وماتفضي إليه من علاقات مع الكتب إذ فيها اللغوي والكاتب المنشيء والبلاغي . كها أن فيها الرجل المجهول إلى حد ما وهو صاحبنا سلم . ولعل الجاحظ قد رغب فيه لأن قلة اشتهاره بالتأليف تتيح فرصة مستقبلية للجاحظ لكي يسترد العارية . عما يعني أن الحاحظ لا يقدم على هذا العمل إلا من باب الاضطرار والإكراه وهو يقتل نفسه بعد معاناة قادحة يضحي بها بنفسه من أجل كتابه . فالكتاب . هنا . عند الجاحظ أهم من المؤلف ، والرسالة أهم من فالكتاب به المرسل . ولهذا آثر أن يصل الكتاب إلى الناس بعد أن يدور من حول الحساد والأعداء دورة تبطل سحرهم وتكيد لهم بدلا من أن يكيدوا لها . وهذه معاناة مُرّة ذاقها الجاحظ وتجرعها على مضض . ولئن هاتت عليه نفسه مرارا فإنها لن تهون عليه على الدوام .

والقضية دائيا على ( الكتاب ) وليست ( المؤلف ) . فإذا ماحدث في يوم من أيام الجاحظ أن قام بكتابة كتاب رآه مادة دسمة تغرى الحساد من كل الوجوه إلى درجة أن الجاحظ نفسه يتحول إلى حاسد مماثل في مواجهة هذا الكتاب ، وبالتالي فإن نفسه تأبى عليه أن ينسب الكتاب إلى الخليل بن أحمد مها بلغت عظمة الخليل . إن الجاحظ ليحسد الخليل على هذه النسبة وهذا الشرف . بل إنه يشعر بالحسد أيضا لرجل مغمور مثل صاحبنا سلم . إن الكتاب أهم من كل هؤلاء والمؤلف صار يخاف عليه من الناس ومن نفسه ، ولذا فإن الجاحظ في هذه الحالة يخرج الكتاب إلى الناس من دون اسم لمؤلفه . إنه كتاب يتيم فهو بلا أب ولا ولي أمر . ولسوف يحتكم دون اسم لمؤلفه . إنه كتاب يتيم فهو بلا أب ولا ولي أمر . ولسوف يحتكم

أبو عثمان عمر و الجاحظ إلى الزمن وإلى التاريخ لكي يردله حقوقه من بين براثن الحساد والأعداء ومن ظلم النفس لصاحبها

إنه هنا يميت المؤلف - حسب دلالات المصطلح الحديث التي أشار إليها الأستاذ نصر الله بفطنة وذكاء - والموت هنا هو (إرجاء) للعلاقة مابين المؤلف والكتاب بحيث يتحقق للكتاب النفاذ إلى القاريء نفاذا مباشرا لا تفسده الوسائط ولا ملابسات الظروف . ويكون استقبال الكتاب حينئذ استقبالا موضوعيا ( نصوصيا ) لا تشوبه شوائب ( الانطباعات ) ومافيها من ذاتية وآنية ومحدودية نفسية وذهنية تورث الجو العدواني الحاسد كها أدرك الجاحظ بوعى ثاقب وحس حى .

#### 非崇楽

على أن هذا النوع من العلاقة الحساسة فيها بين المؤلف وأعهاله لما تزل طبعا من طباع البشر ، ذاك لأن ( زمار الحي لا يطرب ) كها يقول المثل الشعبي ، ولكي يطرب لابد له أن يتوارى عن الأنظار ويتشح بجلباب الاختفاء إلى أن يبدل الله الحال بعد أن تكون الأعهال قد وقعت في مواقعها من نفوس الناس . وتما يروى في هذا المقام ماسمعناه عن الفنان ( سيد درويش ) الذي كان في مقتبل عمره يصنع الألحان وينسبها إلى سلامة حجازي وإلى عبده الحمولي ، ليضمن قبول الناس وتقبلهم لها قبولا حسنا . وفي ذلك حكم على المؤلف بالموت بمعنى إرجاء العلاقة فيها بينهها ريثها تصل الرسالة وتحقق وجودها المكتمل في نفوس مستقبليها .

#### ※ \* \*

هذا ضرب من وجوه ( موت المؤلف ) . وهناك ضرب آخر يتم فيه

إلغاء المؤلف إلغاء تاما ومن ثم إحلال مؤلف آخر محله . وهذه عملية كان الفرزدق يجيد محارستها وتنفيذها . ولقد شهد عليه التاريخ وأثبت أنه قتل ثلاثة شعراء في ثلاثة مقامات متشابهة . وهؤلاء الشعراء هم جميل بثينة وذو الرمة والشمردل .

وتاريخ الأدب يقول لنا إن الفرزدق وقف على جميل والناس مجتمعون عليه وهو ينشد :

تىرى الناس ماسرنا يسيرون خلفنا وإن نحين أومانا إلى الناس وقفوا

وهذا بيت رائع ومذهل فيه قوة وعنفوان . . وقد لا يتفق مع رقة وسهاحة جميل ، ولكنه يصلح للفرزدق ويلائم سياقه الشعري ولهذا فإن التاريخ بقول لنا إن الفرزدق ( أشرع رأسه من وراء الناس وقال لجميل أنا أحق بهذا البيت منك فقال جميل : أنشدك الله ياأبافراس . ولكن الفرزدق لم يأبه للمناشدة فمضى وانتحل البيت ) ومسح اسم جميل وقتل المؤلف ، وسلطانه هنا هو الحق : أنا أحق بهذا البيت منك . إنه بيت يليق بالفرزدق ولذا أخذه عنوة وقسرا ( الأغاني مجلد ٣ جهم ص ١٨٨ ) .

ويبدو أن الفرزدق رجل متمرس في اصطياد ما يعجبه من الشعر وهو على استعداد لأن يقاتل من أجل هذه الهواية الحبيبة إلى نفسه . ولقد تورط ذو الرمة يوما فياح للفرزدق بسر من أسرار شعره حيث حكى أمامه قائلا : ( لقد قلت أبياتا إن لها لعروضا وإن لها لمرادا ومعنى بعيدا . قال له الفرزدق ماهي ؟ . . ) فلم سمعها الفرزدق أطلق كلمة الموت عليها : أنا أحق بها منك . وذلك بأن قال لذي الرمة صراحة ومواجهة ( لا تعودن

فيها فأنا أحق بها منك قال ذو الرمة : والله لا أعود فيها ولا أنشدها أبدا ) ــ الأغاني م ٦ جد ١٦ ص ١٦١ ـ .

وكذا كان للفرزدق موقف عائل مع الشمردل ولكنه في حالة الشمردل لم يستخدم كلمة الموت المعهودة . ولم يشر إلى (حقه) في البيت . ربما لأنه لا يعطي الشاعر مكانة تساوي زميليه السابقين ، ولذلك فإنه يهدد الشمردل قائلاله : (ياشمردل لتتركن في هذا البيت أو لتتركن في عرضك فقال خذه لا بارك الله لك فيه ) فادعاه الفرزدق وجعله ضمن قصيدة له ـ الأغان م ٤ جـ ١٢ ص ١١٥ ـ .

ومن طرائف الشهادات ماجاء في شهادة كثير عزة على الفرزدق وسرقته لبيت جميل ، حيث تقابلا فقال الفرزدق موقعا نفسه في ورطة تاريخية \_ كعادته \_ ماأشعرك ياكثير في قولك :

أريـد لأنسى ذكـرهـا فكـأنمـا تمثـل لى ليـلى بكـل سبيـل

ولعل الفرزدق كان يخطط لاختلاس هذا البيت ويوجد لنفسه أسبابا تعينه على السرقة ، وذلك أنه يلمِّح ويلمز على كثير في أنه قد اختطف هذا البيت من جميل في قوله :

أريد لأنسى ذكرها فكأنما تمثل في ليلي على كل مرقب

ولكن كثيرا كان على قدر كبير من الكيد والمراوغة يجعله يدرك ألاعيب الفرزدق ولذا أفسد عليه خطته بأن ذكره بحادثة تماثل ماهمز به ، فقال له : أنت يافرزدق أشعر مني في قولك :

### ترى الناس ماسرنا يسيرون خلفنا وإن نحن اومانا إلى الناس وقفوا

يشير بذلك إلى سرقته من جميل ، وهكذا تتحول كلمة (أشعر) لتصبح بمعنى (أسرق) وما أشعرك أى ماأسرقك ، وهذا صراع يجرى بين فحول تجيد لغة الأحذ والرد ، لغة الفتك والقتل . لذا انتصرت القوة على اللين ، وهي معادلة فات على جميل وذي الرمة والشمردل أن يدركوها فكشفوا أمر قصائدهم أمام سباع تعودت على النهب ، ولو أنهم عرفوا ماعرف الجاحظ لكانوا نسبوا قصائدهم إلى فحول يحتمون بأسهائها إلى أن يقوى عودهم وتشتد عريكتهم ويكونوا كالجاحظ أقوياء ، لكي يتسنى فم أن يستعيدوا أشعارهم مثلها استعاد الجاحظ كتبه وأعلن حياة المؤلف بعد أن تحقق غرض الرسالة من دون شوائب . وماضر شاعرا مثل ذي الرمة إلا صغر سنه وسذاجة نظرته ، ولأنه لم يعرف خطر الحسد ولذا لم يحتط لنفسه - كها فعل الجاحظ - وفي ذلك يقول حماد الراوية عن ذي الرمة (ماأخر القوم ذكره إلا لحداثة سنه وأنهم حسدوه - الأغاني م ٢ ج - ٢١)

هو الحسد إذًا هذا الداء الذي عرف الجاحظ كيف يقتله فاختط لنفسه خطا ضبط به العلاقة مابين المؤلف والنص حيث أمات المؤلف وأرجأ العلاقة إلى أن حان وقتها . ولكم كنت أود أن لو تعرضت لمفهوم ( موت الموت ) تعرضا اصطلاحيا إلا أننى لم أفعل اكتفاء بما سبق أن كتبته في كتابي ( الموقف من الحداثة ) ص ص ٨٣ ـ ٩٣ .

وأختم القول بأن أشكر الأستاذ محمد رضا نصر الله الذي أثار في نفسي الرغبة في أن أقول شيئا هذه الأيام .

الريـــاض ٥/٥/١٤١٠هــ

安班米

## ٣ - مور الأولف رسالة في الاصطلاح

عزيزي الدكتور خالد سليهان حفظه الله السلام عليكم ورحمة الله وبركاته . .

شكرا على رسالتك الكريمة وماحملته من تواصل أخوي في لغتها و في مرفقاتها .

لقد استمتعت ببحثكم عن ( موت المؤلف ) الذي أخذ بتلابيبي ولم يدعني إلا بعد أن أتبت عليه قبل أن أغادر موقفي بجانب بريد القسم . ولعل من جوانب الجذب فيه هو رشاقة التناول وخفة المعالجة مما جعل البحث سهل الصعود هنيء النزول . وهذه ميزة صرنا نطلبها وذلك لجلافة أساليب النقد الحديث في يومنا هذا ، مما جعل الجمهور يشكو ويضج بالشكوى وصار ذلك يهدد ( مقر وئية ) الرسالة النقدية الحالية .

وسبب آخر أغراني ببحثكم هو معالجته لمسألة مهمة جدا من مسائل

النقد الحديث ، من باب ( نقد النقد ) وهذا حقل معرفي أرى أنه من أهم ما يجب التصدي له ـ اليوم ـ من أجل مراجعة الذات ومحاسبة النفس ومساءلة المرحلة .

وإن كنتَ قد تكرمتَ عليّ بطلب ملاحظاتي ، فإني أرى أن الملاحظات عادة ليست سوى رؤية أخرى تساير الرؤية الماثلة لا لتقاطعها أو تشاغب عليها ولكن لكي تجاريها برأي آخر يهدف إلى المحاورة ، وليس إلى مزاحمة ماقد قبل . والميزة دائها للأول لأنه الفاتح ، أما التالي فإنه يسعى دوما إلى تجنب مزالق الأول فيبدو عليه ظاهريا أنه أقرب إلى الغاية ، وماهو كذلك ولكنه يبنى على أساس قائم من قبل إقامته الرؤية الأولى فأعطته سببا للإفادة ليس إلا .

بعد هذا أقول إن مبحث ( موت المؤلف ) يأتي عندي ضمن سؤال كلي حول ( مصير المصطلحات النقدية عندنا ) من حيث تحولاتها وتطوراتها ( أو تغييراتها ) مابين وضعها الأصلي ومابين حالها لدى كتابنا .

إنني أؤمن بأن ليس هناك مصطلح كامل . وكل مصطلح هو بالضرورة مشروع مفتوح ، يتغير مع كل تحول يمر عليه من فرد إلى فرد ومن زمن إلى زمن ، ومن لغة إلى لغة . إن مجرد التعريب لهو تحويل جذري للتاريخ الحضاري والنفسي للكلمة من عالم إلى آخر . والدلالات الإيحائية والضمنية للمفردات اللغوية سنوف تعلق بالمصطلح وتحور منه ، وربما تغيره تغييرا مصيريا . ولنقارن بين كلمة (Deconstruction) وتشريحية وتفكيكية ، حيث الكلمة الأجنبية كلمة منحوتة ، مخترعة . أما الكلمات العربية فأصلية ولذا تحملان تاريخا سابقا على الاصطلاح في حين أن

الأجنبية تصنع تاريخها الخاص بها لأنها جديدة على معجم لغتها ولا يحاصرها تاريخ سابق ثم إنها تحمل فكرة النقض والبناء معا .

> نقض de ربـط con من « البناء » struction

فكأنها فكرة ومقولة أكثر مما هي مصطلح : نقض هيكل البناء . ( وليس نقض البناء ) .

ولئن كانت الفكرة هنا واضحة فإنها مع ( موت المؤلف ) أبعد قليلا عن غاية الوضوح ، ولكني واثق أنك تدرك معي الفارق بين هذين القولين :

### death of the author موت المؤلف

إن المؤلف بالعربية تعني من يجمع بين المختلفات فيآلف فيها بينها ، والموت عندنا ـ كمسلمين ـ هو مرحلة انتقالية إلى حياة أخرى .

أما المصطلح الانجليزي ومثله الفرنسي (؟) فإنه يقدم كلمة author أما المصطلح الانجليزي ومثله الفرنسي (؟) فإنه يقدم ( الأصالة ذات الارتباط بـ authenticity وهو ارتباط يوحي بفكرة ( الأصالة والصدق ) . كما أن كلمة death تحمل تاريخا ذا عاطفة عنيفة حول الزواج المطلق عند المسيحيين .

#### Till death do us part

إنه الرباط الذي لا فكاك منه ، وهذا يجعل المصطلح ثورة وتمردا على تقليد قسري من التلاحم المطلق ، مما يجعل مفهوم ( موت المؤلف ) في

الفكر الغربي مفهوما يرتبط بالتحرر من القيود المفروضة تاريخيا ونفسيا .

أما عندنا فإن الأمر لا يحمل تاريخية هذا الصراع ، ولسوف يكون المصطلح أكثر هدوءا وأقرب إلى الموضوعية الجمالية الخالصة .

على أنني أسجل هنا - قبل فوات الأوان - ملاحظة أراها ذات دلالة صحيحة ، وهي أن كلمة (مؤلف) أقرب للموضوعية من كلمة (author) لأنه لا وجود لذلك الذي يكتب (أصالة وصدقا) كها توحي الكلمة الإنجليزية وكل كاتب في الدنيا هو (مؤلف) أى جامع متنافرات ، والإبداع ليس إيجادا للعدم ، ولكنه إعادة صياغة وتأليف لما لم يؤلف من قبل . ولهذا فإن الكلمة العربية تشير إلى حقيقة الفعل الكتابي ، بينها تطمح الإنجليزية إلى غاية ليست بالإمكان ، ولن يتسنى قبول دلالتها إلا بتأويل ( الأصالة والصدق ) تأويلا يقربها من معنى التأليف ، ويكفي أن نرد على فكرة الصدق بفكرة الكذب في الفن وهي شرط أساس من شروط الإبداع ، أقصد التأليف . ولعل كتاب الناقد عابد خزندار قد أشبع مفهوم الإبداع موتاحتى لم يعد للإبداع من وجود عنده

بعد هذا أقول:

إن مصطلح ( موت المؤلف ) حينها يتم تعريبه يصبح مصطلحا ذا مفهوم مختلف ـ بالضرورة ـ عن حاله لدى أصحابه الذين اصطنعوه . ولهذا فإن البحث هنا يجب أن يقف على وجوه تحولات المصطلح ومن ثم تطوره إلى مفهومات جديدة ـ أو على الأقل : مختلفة .

وهذا الرأى مني يقف في مواجهة ظن يهدد فكرة استقلال العقل

العلمي ، وهذا الظن هو افتراض الالتزام الكامل بالمصطلح الأصلي مما يعني أن المستعير ليس سوى مقلد ببغاوي يجرى وراء سابقيه دون أن يكون له قدرة على شق طريق خاص به حسب موقفه من المعرفة والعالم ، حسب حاجته لهذه الثقافة أو تلك .

إن المؤلف لكي يكون مؤلفا هو جامع متنافرات ، ولذا فإن المتنافر عند غيره يصبح متآلفا عنده ، ولذا فإنه يجمع ويؤلف لنفسه منظومة اصطلاحية تخصه هو ـ وإن استعار مفرداتها من مجاميع متغايرة المصادر والمشارب والأزمنة . وهذا الجمع يفضي إلى ( اختلاف ) عن الآخرين ، وليس إلى ( مشاكلة ) معهم . وهذا شرط التأليف الصالح ، أما إذا تشاكلت الرؤى واتفق اللاحق مع السابق فنحن حينئذ أمام حالة من التقليد العادى الذى لا عبرة فيه ولا قيمة له ولا لفاعله .

من هنا ينشأ السؤال المهم حول مصير المصطلح النقدي عندنا وأنا أزعم أن مصطلحاتنا التي تبدو مستعارة قد آلت عندنا إلى تحولات تجعلها مختلفة ، وبالتالي فهي جديدة وتعريبنا لها ليس مجرد ترجمة ولكنه تهجين وتوليد يفضي إلى مولد جديد .

إن البنيوية ، والتشريحية والسيميولوجية لدى كتابنا هي ممارسات نظرية وتطبيقية فيها من الثقافة العربية أضعاف مافيها من الفرنسية والانجليزية . وربما أقول ـ بلا تحفظ ـ إن فيها من الذاتية الشخصية للمؤلف المعين أكثر مما فيها من العموميات الثقافية والتاريخية المأثورة بالوعي العام .

ولنقف عند أى كاتب يؤلف فكرة بواسطة المصطلحات بدءا من

الجرجاني ومصطلح النظم عنده ، وهو مصطلح استعاره من سابقيه ، لكنه يختلف فيه عنهم . ولن يكون لنا أن نقول إن ( النظم ) لدى الباقلاني هو نفسه لدى الجرجاني . وهذا الاختلاف لا يبيح لنا أن نقول إن الخبر لم يفهم الأول أو أنه أساء استخدام المصطلح ، ولكننا نقول إن للجرجاني منظومته الاصطلاحية التي تنم عنه وعن أطروحته الفكرية ، وهي أطروحة لابد من استكشافها عن طريق سبر مصطلحاته من حيث إنها مختلفة عن سواه من ناحية ، ومن حيث إن كل واحد منها هو جزء من بناء يخص هذا المؤلف بعينه أكثر مما يحيل إلى الآخرين من ناحية أخرى .

وكذا مصطلح (موت المؤلف) الذي جرى استخدامه في ثقافتنا النقدية الراهنة ، وهو مصطلح لا يمكن الوقوف عليه إلا مقرونا بمفهوم (عصر القاريء) ومفهوم (القاريء المنتج) بدلا من (القاريء المستهلك) وهذه مفهومات يكمل بعضها بعضا ويفسره ويتسبب في قيامه . ولن يحدث القاريء المنتج إلا بتراجع سلطان المؤلف على النص أو بالأحرى لابد من إزاحة الكاتب عن عمله وإحلال القاريء محله لكي يتحرك النص بالقوة الجديدة (الطارئة عليه) ، ومن هنا يمكن للنص أن تتجدد فيه الحياة ويتأسس المرة تلو الأخرى حسب تعاقب القراءات تتجدد فيه الحياة ويتأسس المرة تلو الأخرى حسب تعاقب القراءات المنتجة ، وهذه هي غايتها ، أما موت المؤلف قليس سوى الوسيلة إلى المنتجة ، ومع هذا فإن مفهوم الموت هنا لا يعني الإزالة والإفناء ، ولكنه يعني تمرحل القراءة موضوعيا من حالة الاستقبال إلى التذوق ثم إلى

التفاعل وإنتاج النص. وهذا يتحقق موضوعيا بغياب المؤلف. فإذا ماتم إنتاج النص بواسطة القاريء \_ أو لنقل إعادة إنتاجه من باب تلطيف العبارة \_ فإنه من الممكن حينئذ أن يعود المؤلف إلى النص ضيفا عليه \_ كها يقول بارت .

هذا معناه أن الموت هنا هو إرجاء وتعليق للعلاقة بين الكاتب ونصه ، ونحن هنا نفسر الموت حسب المفهوم الديني الذي يعني الانتقال والتحول وليس الفناء النهائي . وهو نقل للنص من دنيا الزوال إلى عالم الخلود .

ولقد كانت علاقتي مع حمزة شحاته قائمة على مثل هذا حيث حضر عندي مرة واحدة في البداية ثم غاب مرارا إلى أن صرت إلى قراءته قراءة مفتوحة حرة ثم أخذت بإحضاره أخيرا لكي يتآلف الحضور والغياب عندي بخاتمة تؤلف فيها بين المختلفات وتؤسس الائتلاف من الاختلاف \_ كها يقول شيخنا عبدالقاهر \_ .

على أن مصطلح ( موت المؤلف ) ليس من مصطلحات البنيوية ولكنه من مفهومات ( النصوصية ) . ولقد جاء لدى رولان بارت في مرحلة دخوله إلى النص على أنه عالم حي متحرك ومفتوح والقاريء يدخل مع النص كعاشق له ومتوله به فيغار عليه لذلك حتى من صاحبه . وهذه هي مرحلة ( النصوصية ) لدى بارت التي صار إليها في أواخر الستينيات ( ١٩٦٨م تاريخ نشر مقالة صوت المؤلف ) . وهي مرحلة تتجاوز ميكانيكا النص إلى روحه وتنتقل من المعنى إلى ( معنى المعنى ) ـ حسب مصطلحات شيخنا ـ أو الدلالة الضمنية حسب رولان بارت . وبذا يكون عصر القاريء ويكون النص .

ونأتي على تحليل ( قراءة ) كهال أبو ديب لقصيدة أبي نواس ( ياابنة الشيخ أصبحينا ) حيث اتفق معك الاتفاق كله في أنه لم يوظف مصطلح ( موت المؤلف ) في تلك القراءة المنشورة في كتاب ( جدليـة الخفاء والتجلى) ، بل إني أزيد وأقول إن أبا ديب لا يأخذ بهذا المبدأ أبدا في تحليلاته كلها . وأرى أنه ـ عادة وغالبا ـ يفعل نقيض ذلك حيث إنه يأخذ ( باستنطاق المؤلف ) واستحضاره داخل الكتابة وتحويله إلى شخص أو شخوص نصوصية ناطقة ، لكنها في الغالب تتكلم عن أبي ديب كأقنعة مسرحية تتحدث عن المحلل لا عن نفسها ، ولعل في عناوين كتبه مايزمر إلى ذلك : (الرؤى المقنعة) و (جدلية الخفاء والتجلي) حيث لعبة الخفاء أو محاولة التخفي من وراء المؤلف ودفع المؤلف للتعبير عن هاجس المحلل ، وهذا يكون قناعا يخفي المتحدث الحقيقي ويبرز القول على لسان الشخوص النصوصية الموظفة . ولقد لمست أنت كيف وظف المحلل مفهوم ( الآخر ) وهو ( آخر ) يشير إلى المحلل أكثر مما يرمز إلى جدلية أبي نواس الشاعر . وأعتقد أن هذا الفهم يشرح لنا كافة كتابات كمال أبو ديب ، وهي كتابات تنم عن الكاتب من خلال توظيف المؤلف لا إماتته ومن خلال تقويله لا تغييبه . وفي هذا إخلال بوحدة الخطاب النصوصي وتشتيت لعضويته . وهذا الاخلال أفضي بأبي ديب إلى وصف بعض وحدات القصيدة بأنها وحدات هامشية أي غير شاعرية وغير ضرورية نصوصيا فكأنها ثرثرة زائدة وترهل خطابي ، مع أن فكرة رولان بارت حول تشبيه النص بنص البصل حيث لا لبّ ولا نواة ولا قلب ، ولكن الأغشية تفضي إلى أغشية مثلها وكلها مهم وضروري ، هذه فكرة تنقض ماذهب إليه أبو ديب حول هامشية تلك الوحدات. إن المؤلف عند أبو ديب هو مادة خارجية يتم تصنيعها ثقافيا وظرفيا لتكون قناعا قابلا للتوظيف والاستخدام حسب هوى المحلل. وهذه مارسة تضاد فكرة موت المؤلف وتلغيها. والحلل في هذه الحالة ليس في المنهج المتبع ولكنه في إرادة المحلل ونيته.

ولن يفوتني أن أشير إلى اتفاقي معك حول ملاحظتك المهمة عن دلالة ( الأطلال ) لدى أبي نواس من حيث إنها ( شاهد على فعل الزمن في الأشياء ، وهي شاهد على محدودية استمرار الحياة في الشيء نفسه .

وما ذكر الأطلال . . . إلا من قبيل استقراء الشاهد في المخلوق أو الموجود وليس انعكاسا لموقف الشاعر من الأطلال ) .

هذا ملمح مهم أتمنى أن لو أخذت به إلى مداه لتبرز الفعل الشعري المتجلي في الطلل النواسي ، على أنه شهادة استقراء في الماثل وتخييل للغائب ، وهذه لمحة تتفق مع مفهوم ( النص/ البصلة ) وتجاري مصطلح ( موت المؤلف ) وذلك من أجل استنطاق النص مباشرة ومن ثم تفسير إشاراته بناء على مفهوم ( تفسير الشعر بالشعر ).

\* \* \*

أخيرا أقول إن كلامي هذا ليس سوى قراءة للقراءة وماهو بالملاحظات وأنا أؤمن بأن كل قراءة هي مادة للتشريح مثلها أن النص كذلك .

لك مني خالص التحية والمودة ، وليدم تواصلنا . والسلام .

عبدالله محمد الغذامي الريــــاض



### كتب أخرى للمؤلف

١ - الخطيئة والتكفير - من البنيوية إلى التشريحية . النادي الأدبي - جدة ١٩٨٥م .

٢ - تشريع النص - مقاربات تشريحية لنصوص شعرية معاصرة . دار
 الطليعة - بيروت ١٩٨٧م .

٣ - الصوت القديم الجديد - دراسات في موسيقى الشعر الحديث . الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ١٩٨٧م طبعة أولى . طبعة ثانية : دار الأرض . الرياض ١٩٩١م .

٤ ـ الموقف من الحداثة ومسائل أخرى ـ جدة ١٩٨٧م
 ٥ ـ الكتابة ضد الكتابة ـ دار الأداب ، بيروت ١٩٩١م .

٦ \_ المشاكلة والاختلاف \_ معد للنشر .

## الفهرس

| 424 |                                                                   |                               |
|-----|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| ٥.  |                                                                   | ١ - الإهداء                   |
|     |                                                                   |                               |
|     | لحكمة                                                             |                               |
|     |                                                                   |                               |
|     |                                                                   |                               |
| ٣٨  |                                                                   |                               |
| ٤٤  | برون في كلام عابر )                                               |                               |
| ٤٧  |                                                                   | ۸ - السلاح الجميل - ۱         |
| 00, | e commente de adordo a procesa a la colonia de procesa a colonia. | ٩ - السلاح الجميل ـ ٢ - ١٠٠ . |
| 77  | ********************                                              | ١٠ ـ من الفعلي إلى الممكن     |
| ٧٠  |                                                                   | ١١ ـ النصوالأثر               |
| ٨٠  |                                                                   | ١٢ ـ حينها كانت اللغة تتكلم   |
| ۸٥  |                                                                   | ١٣ _ثقافة الأسئلة             |

#### صفحة

| 9 8   | ١٤ ـ لكي يتكلم النقد بالعربية _ النص الجسد            |
|-------|-------------------------------------------------------|
| 1 - 1 | ١٥ ـ تشريح النص                                       |
| 111   | ١٦ ـ تداخل النصوص : النص ابن النص                     |
| 171   | ١٧ ـ تفسير الشعر بالشعر                               |
| ۱۲۸   | ١٨ _جيش الأسئلة : عزيز ضياء وحوار حول قصيدة القصيبي . |
| 104   | ١٩ _نص قصيدة ( أغنية في ليل استوائي ) للقصيبي         |
| VOI   | ٢٠ ـ كسر الثنائيات                                    |
| 178   | ٢١ ــذاكرة الخصوبة والحب ـ الترابية                   |
| 177   | ٢٢ _ ديك البحر _ احتفالية الإيقاع                     |
| ۱۸٤   | ٢٣ ـ موت المؤلف : في جدة موت المؤلف/ حياة المؤلف      |
| 191   | ٢٤ ـ موت المؤلف : الكلمة والسيف                       |
| 199   | ٢٥ _موت المؤلف : رسالة في الاصطلاح                    |
|       |                                                       |



## من إصدارات النادي الإدبي الثقافي بجدة

- ١ قم الأولب «شعر» للأستاذ محمد حسن عواد (نفد).
- ٢ الساحر العظيم «شعر» للأستاذ محمد حسن عواد (نفد).
- ٣\_ عكاظ الجديدة «شعر» للأستاذ محمد حسن عواد\_ (نفد).
- الشاطىء والسراة «شعر» للأستاذ محمود عارف ضم إلى مجموعة الشاعر الشعرية.
- هـ من شعر الثورة الفلسطينية «شعر» للأستاذ
   أحمد يوسف الرياوى (نفد).

- ۳ أنين وحنين «شعر شعبى» للأستاذ منصور بن سلطان (طبع).
- ٧ محرر الرقيق «سليمان بن عبد الملك دراسة للأستاذ محمد حسن عواد (نفد).
- $\Lambda$  من وحى الرسالة الخالدة «إسلاميات» محمد على قدس (طبع).
- ٩ المنتجع الفسيح «آداب وعلوم» للأستاذ محمد
   حسن عواد (نفد).
- ١٠ طبيب العائلة د.حسن يوسف نصيف .
   (نفد).
- ۱۱ـ مذكرات طالب (ط<sup>۳</sup>) د. حسن يوسف نصيف (نفد).
- ۱۲ شمعة على الدرب «نثر» للدكتور عارف قياسة (طبع).
- 11- أطياف العذارى «شعر» للشاعر الأستاذ مطلق الذيابي (طبع).

- 11. كبوات اليراع «تصويبات لغوية» للشيخ أبى تراب الظاهرى (طبع).
- ۱۵ عندما یورق الصخر «شعر» للأستاذ یاسر فتوی (طبع).
- 11. ورد وشوك «مطالعات» للأستاذ حسن عبدالله القرشي\_ (طبع).
- ۱۷ في معترك الحياة «مجموعة آراء» للأستاذ
   عبد الفتاح أبومدين (طبع).
- ١٨ المجموعة الشعرية للأستاذ محمد إبراهيم
   جدع (طبعت).
- 19- الوجيز في المبادىء السياسية في الإسلام «نظريات إسلامية» للأستاذ سعدي أبوجيب (طبع).
- ۲۰ أوهام الكتاب «تعقبات عنتلفة» للشيخ
   أبى تراب الظاهرى (طبع).

- ۲۱ على أحمد باكثير حياته وشعره الوطنى والإسلامي دراسة للدكتور أحمد السوعى (طبع).
- ۲۲ نغم وألم «شعر» الشريف منصور بن سلطان (طبع).
- ٢٣ الكلب والحضارة «قصص من البيئة» للأستاذ
   عاشق الهذال (طبع).
- ۲٤ شواهد القرآن للشيخ أبى تراب الظاهرى (طبع).
- ۲۵ التشكيل الصوتى فى اللغة العربية للدكتور
   سلمان العانى (طبع).
- ۲۹ أريد عمراً رائعاً «شعر» للشاعر عبدالله جبر (طبع).
- ۲۷ ـ ترانيم الليل «انجموعة الشعرية الكاملة» للشاعر
   الأستاذ محمود عارف ـ (طبع).

- ٢٨ حروف على أفق الأصيل «شعر» للأستاذ
   حد الزيد (طبع).
- ۲۹ من أدب جنوب الجزيرة «دراسة» للأستاذ عمد بن أحد عيسى العقيلي (طبع).
- ۳۰ غناء الشادى «شعر» للشاعر الأستاذ
   مطلق الذيابى (طبع).
- ٣١ الذيابى تاريخ وذكريات إعداد الشريف منصور بن سلطان (طبع).
  - ٣٢ محاضرات النادى «القسم الأول »\_ (طبع).
  - ٣٣ عاضرات النادى «القسم الثانى» \_ (طبع).
  - ۳٤- محاضرات النادى «القسم الثالث»\_ (طبع).
- ٣٥ المتنبى شاعر مكارم الأخلاق للأستاذ أحد بن عمد الشامى (طبع).
- ٣٦- هموم صغيرة (أقاصيص» للأستاذ محمد على قدس (طبع).

- ٣٧ أمواج وأثباج «دراسة أدبية» للأستاذ عبد الفتاح أبومدين طبع (الطبعة الثانية).
- ٣٨ الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية للأستاذ الدكتور عبدالله الغذامي (طبع).
- ٣٩ التجديد فى الشعر الحديث « دراسة أدبية »
  للد كتور يوسف عز الدين ( طبع ) .
- ٤- التراث الثقافى للأجناس البشرية فى أفريقيا «دراسة علمية» للدكتور عبد العليم عبد الرحمن جعفر (طبع).
- 13. فلسفة المجاز «دراسة لغوية» للدكتور لطفى عبد البديع ( طبع ) .
- ۲۶ بکیتك نوارة الفال، سجیتك جسد الوجد «شعر» عبدالله عبدالرحن الزید (طبع).
- 27 مصادر الأدب النسائى فى العالم العربى الحديث للدكتور جوزيف زيدان (طبع).

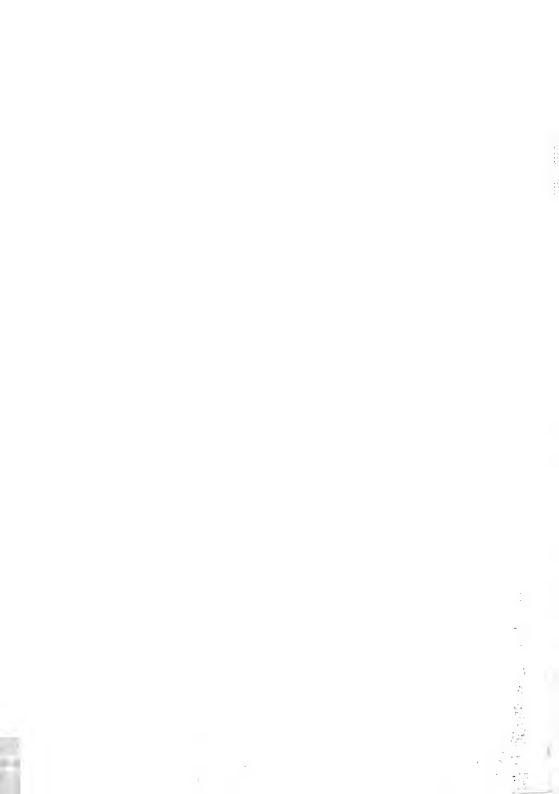
- 33 أحبك رغم أحزاني «شعر» الدكتور فوزى عيسى (طبع).
  - 3 أبوتمام «دراسة» للأستاذ سعيد السريحي (طبع).
- ٤٦ عبقرية العربية ... «دراسة لغوية »... للدكتور لطفى عبد البديع ... (طبع).
- 18. أحاديث الدكتور عمد سعيد العوضى (طبع) طبعة ثانية.
- **٤٨** اغتيال القمر الفلسطيني للأستاذ/ أحد مفلح (طبع).
  - 84- التضاريس «شعر» للأستاذ محمد الثبيتي (طبع).
  - ٥- ٤ صفر للأستاذة رجاء عالم (طبع).
- الانجليزية » علم اجتماع اللغة «ترجة عن الانجليزية » الدكتور أبوبكر باقادر (طبع).

- ۵۲ أقضية وقضاة فى الإسلام للدكتور / كمال
   عمد عيسى (طبع).
- ۵۳ علم الأسلوب للدكتور صلاح فضل (طبع).
  - 01- دليل كتاب النادى\_ (طبع).
- ۵۵ دیوان دمر «شعر» للأستاذ على دمر (طبع).
- احبك.. ولكن \_ «مجموعة قصص قصيرة» \_
   للأستاذة مريم محمد الغامدى \_ (طبع).
- ۵۷ مدخل إلى الشعر العربي الحديث للدكتور
   نذير العظمة (طبع).
- ۸۵- بقایا عبیر ورماد «شعر» للشاعر محمد هاشم رشید، (طبع).
  - 09 محاضرات النادى الجزء الرابع (طبع).
  - · ٦- محاضرات النادى \_ الجزء الخامس \_ (طبع).

- ٩١ محاضرات النادى الجزء السادس (طبع).
  - ٦٢ محاضرات النادى الجزء السابع (طبع).
- ٦٣ اللغة بين البلاغة والأسلوبية للدكتور
   مصطفى ناصف (طبع).
- ۱۴- جزر فرسان العقید متقاعد صالح بن محمد بن مشیلح الحربی (طبع).
- 10 شواهد القرآف « الجزء الثانی » للشيخ أبى تراب الظاهرى ( طبع ) .
- 17 الفكر السيكولوجى المعاصر للدكتور حد المرزوقى (طبع).
- ١٨٠ مؤرفولوجيا الحكاية الخرافية الدكتور أبوبكر
   باقادر (طبع).
- ۱۹ حسین والتراث الدکتور مصطفی ناصف ...
   (طبع).

- ٧- ذاكرة لأسئلة النوارس \_ «شعر» عبدالله الخشرمي \_ (طبع).
- ٧١ قراءة جديدة لتراثنا النقدى «المجلد الأول » والمجلد الآخر (طبعا).
- ٧٧- الوحوش للأصمعى عقيق الأستاذ أين عمد على ميدان (طبع).
- ٧٣ في مفهوم الأدب ترجة الدكتور منذر عياشي (طبع).
  - ٧٤ عاضرات النادى الجزء الثامن (طبع).
- ۷۵ في نظرية الأدب عند العرب الدكتور
   حادى صمود (طبع).
- ٧٦ محاضرات النادى الجزء التاسع طبع.
- ٧٧ شعر حسين سرحان دراسة نقدية أعدها الباحث أحد عبدالله صالح الحسن (طبع).

- ٧٨ ـ في النص الأدبى دراسة أسلوبية إحصائية ــ للدكتور سعد مصلوح (طبع).
- ٠ ٨- محاضرات النادي المجلد العاشر (طبع) .
- ۸۱ دیوان عمرو بن کلثوم التغلبی تحقیق
   الأستاذ أیمن محمد علی میدان (تحت الطبع).
- ۸۲ خصام مع النقاد د. مصطفى ناصف (طبع).
  ۸۳ منهج الإسلام فى العقيدة والعبادة والأخلاق د. أحمد عمر هاشم (تحت الطبع).
- ٨٤ الحركة التجارية في ميناء جدة في القرن الثالث
   عشر ، للدكتور مبارك المعبدي ـ (تحت الطبع) .



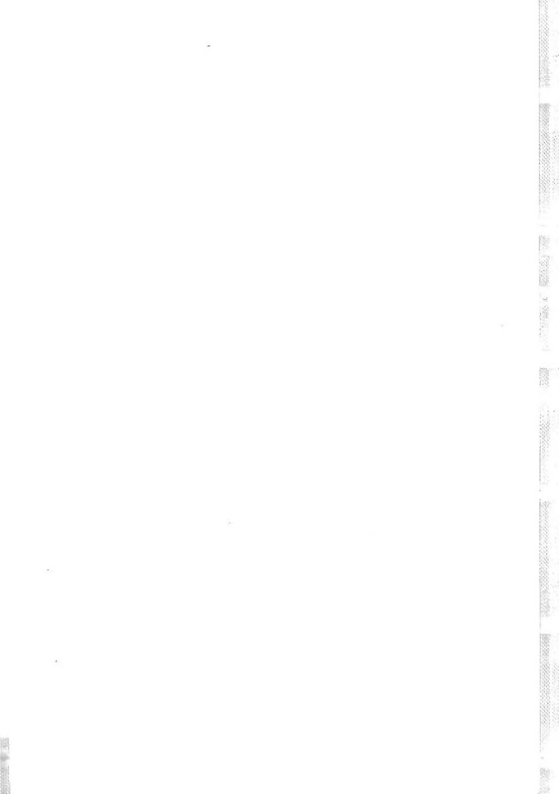
## دار سعاد الصباح

للنشر والتوزيع هي مؤسسة ثقافية عربية مسجلة بدولة الكويت وجمهورية مصر العربية وتهدف إلى نشر ما هو جدير بالنشر من روائع التراث العربي والثقافة العربية المعاصرة والتجارب الابداعية للشباب العربي من المحيط إلى الحليج وكذا ترجمة ونشرروا تعالثقافات الأخرى حتى تكون في متناول أبناء الأمة فهذه الدار هي حلقة وصل بين التراث والمعاصرة وبين كبار المبدعين وشبابهم وهي نافذة للعرب على العالم ونافذة للعالم على الأمة العربية وتلتزم الدار فيما تنشره بمعايير تضعها هيئة مستقلة من كبار

المفكريــن العــرب في مجالات الإبداع المختلفة .

## هيئة المستشارين:

|                       | ميبه مسسماريس .        |
|-----------------------|------------------------|
| ( مدير التحريسر )     | أ. إبراهيم فتريسح      |
|                       | د. جـــابر عصفــور     |
|                       | أ. جمال الغيطاني       |
|                       | د. حسسن الابراهيم      |
| ( المستشار الفنى )    | أ. حـــلمي التـــــونى |
|                       | د. خــلدون النـقــيب   |
| ( العضو المنتدب )     | د. سعد الدين إيراهيم   |
|                       | د. سمـــير سرحـــــان  |
|                       | د. عدنان شهاب الدين    |
| ( المستشار القانوني ) | د. محمند نور فرحسات    |
|                       | أ. يوسيف القعيسد       |







## ثقافة الاسئلة

هذا الكتاب استجابة لأسئلة تتوارد على المشروع الثقافى المنهجى الذى ينتمى إليه الكاتب. ويقوم هذا المشروع على النقد اللغوى أو « النصوصية » ، معتمداً على ما يعرف بنقد ما بعد البنيوية الذى يأخذ من البنيوية والسميولوجية والتفكيكية « التشريحية » منظومة من المفهومات النظرية والإجرائية تدخل كلها تحت مظلة الوعى اللغوى بشروط النص وتجلياته التكوينية والدلالية . وتتخذ الاستجابة – فى هذا الكتاب – شكل مقالات هى شروح مضافة إلى كتاب « الخطيئة والتكفير » وما جاء بعده ، خاصة « تشريح النص » و « الكتابة ضد الكتابة » . وكلها تنظلق من الإيمان بذلك المبدأ الذى أكده أمبرتو إيكو حين قال : « لقد تقبل الانثروبولوجيون أنواعاً من الثقافات ، حيث يأكل البشر الكلاب والقرود والضفادع والثعابين ، ولذا يفترض الا يستغرب وجود بلاد يسهم الاكاديميون فيها بالكتابة الصحفية » .

